

بعض غنی اشارات کے پیش نظر

# علامہ قبائل کی آخری خواہش

جو بوجوہ شرمندہ تکمیل نہ ہو سکی !

تألیف

حافظ عاکف سعید ایم لے

مرکزی ایجنسی خدمت اسلام لہور

## تَقْدِيم

سب جانتے ہیں کہ علامہ اقبال بیک وقت ایک اعلیٰ تصوریت پرست انسان (IDEALIST) بھی تھے، اور خالص واقعیت پسند شخص (REALIST) بھی! چنانچہ اپنی واقعیت پسندی کی بنیاد پر تو وہ مسلمانان ہند کے قومی مسائل کے حل کے لئے مسلم بیگ کے ساتھ گری جذباتی و عملی وابستگی رکھتے تھے، اور یہ بات ہر کس و ناکس کے علم میں ہے، لیکن اس دوسری حقیقت سے آج شاید کوئی بھی واقف نہ ہو کہ اپنے اصل نصب المین (IDEAL) یعنی عرب ملوکیت کے اثرات سے پاک ایک خالص اسلامی ریاست کے قیام کے لئے ان کے پیش نظر ایک بالکل مختلف قسم کی جماعت کا نقشہ تھا، جس کے لئے، بقول خود ان کے، انہیں کچھ نجیی اشارات بھی اولائے ۱۹۰۷ء کے لگ بھگ قیام ولگستان کے دوران اور پھر ۲۳۴۶ء سے چند سال قبل ہندوستان ہی میں ہوئے تھے۔ اور جس کے لئے وہ موجوداً وقت مکروف و احوال کی شدید عدم موافقت کے باوجود ۳۵ء سے ۳۲ء تک کوشش رہے۔

پیش نظر تحریر جو پہلے ۹۵ء کے دوران واقعیات میں ماہنامہ "میثاق" لاہور میں شائع ہو چکی ہے اور وہ حضرت علامہ کی حیات و نیوی کے آخری دور کے اس لگ بھگ چار سال کے عرصے کے دوران ان کے خیالات و تصورات کی مکمل عکاسی کرتی ہے، اب ایک مستقل کتابچے کی شکل میں اس لئے شائع کی جا رہی ہے کہ جماں عمومی سطح پر حضرت علامہ کی حیات مستعار کا یہ گم شدہ ورق زیادہ سے زیادہ لوگوں کے علم میں آجائے، وہاں یہ حضرت علامہ سے ذہنی، قلبی اور روحانی نسبت رکھنے کے دعویدار حضرات کے لئے لمحہ فکر یہ بن جائے کہ وہ اس پر خاص طور پر خور کریں اور ساتھ ہی اپنا جائزہ بھی لیں کہ

"فَإِن تَذَهَّبُونَ"

خاکسار عاکف سعید غفرلہ،

بعض غیری اشارات کے پیش نظر

# علامہ قبائل کی آخری خواہش

جو بوجوہ شرمندہ تکمیل نہ ہو سکی!

ڈاکٹر رہان احمد فاروقی کی تائیف، علامہ قبائل اور علماؤں کا پیاسی نصب اعین نے مائز

تلخیص و ترتیب  
حافظ عاکف سعید ایم لے



مکتبہ حُدَّام القرآن لاہور  
36 کے ماذل ٹاؤن لاہور، فون: 03-5869501

طبع اول تاطع سوم (فروری 1997ء تا ستمبر 2003ء)

طبع چہارم (نومبر 2006ء)

ماہر — ناظم نشر و اشاعت، مرکزی انجمن خدام القرآن لاہور

مقام اشاعت — 36 کے ماؤل ٹاؤن، لاہور

فون: 3-5869501

مطبع — شرکت پرنگ پرنس، لاہور

قیمت — 16 روپے

email: publications@tanzeem.org

website: www.tanzeem.org

## بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

علامہ اقبال کے بارے میں یہ بات سب جانتے ہیں کہ وہ ایک عظیم قوی و ملی شاعر اور بلند پایہ فلسفی و حکیم ہی نہیں تھے، مفکر و مصور پاکستان بھی تھے۔ وہ بڑے عظیم پاک و ہند میں بننے والے مسلمانوں کو انگریز کی خلای اور ہندو کے سلطنت سے نجات دلانے اور سیاسی و معاشری میدان میں ان کے بہتر مستقبل کے بارے میں ہی فکر مند نہیں رہتے تھے، امت مسلمہ کی عظمت و سطوت گزشتہ کی بازیافت اور احیاء اسلام کے شدت کے ساتھ آرزومند بھی تھے۔

علامہ کے بارے میں یہ بات بھی کسی سے مخفی نہیں کہ علامہ نے پاکستان کا محض تصور اور تخيیل ہی پیش نہیں کیا، پاکستان کے قیام کا مطالبہ لے کر اٹھنے والی مسلمانوں کی نمائندہ سیاسی جماعت، مسلم لیگ میں باقاعدہ شمولیت اختیار کی اور ایک فعال کارکن اور ایک صاحب فہم اور مدیر رہنمائے طور پر مسلم لیگ کے پلیٹ فارم سے مسلمانوں کی آزادی کی جنگ میں بھرپور حصہ لیا۔ علامہ کی حیات کا یہ گوشہ ایک کھلی کتاب کی مانند ہے۔ لیکن یہ بات بہت سی کم لوگوں کے علم میں ہو گئی کہ اپنی حیاتِ دنیوی کے آخری حصے میں حضرت علامہ "مسلمانوں کے عروج و اقبال" اور "اعلاء کلمۃ اللہ" کی خاطر خالص اسلامی اصولوں یعنی بیعت کی بنیاد پر قائم ہونے والی ایک ایسی انقلابی جماعت کی تشكیل کی سرتوڑ کو شش بھی کرتے رہے جو محض نام کے مسلمانوں پر نہیں بلکہ "福德 اکاروں" پر مشتمل ہو۔ علامہ اپنی کوشش میں بہت حد تک کامیاب بھی ہوئے لیکن تشكیل جماعت کے بالکل آخری مرحلے پر

پنج کر بعض وجوہات کی بنا پر جن کا ذکر آگے قدرے تفصیل سے آئے گا، یہ معاملہ رک گیا اور یہ بیل منڈھے نہ چڑھ سکی۔ حیاتِ اقبال کا یہ گم شدہ اور فراموش کردہ ورق حال ہی میں ڈاکٹر برہان احمد فاروقی مرحوم کی ایک کتاب ”علامہ اقبال اور مسلمانوں کا سیاسی نصب والین“ کے ذریعے منظر عام پر آیا ہے۔ اس اہم تاریخی دستاویز کو آل پاکستان اسلامک ایجنسیشن کانگریس نے دسمبر ۱۹۹۳ء میں، یعنی ڈاکٹر فاروقی مرحوم کے انتقال سے چند ماہ قبل شائع کیا۔ ہمارا احساس ہے کہ حیاتِ اقبال کے اس اہم گوشے کی نقاب کشائی کر کے ڈاکٹر برہان احمد فاروقی نے ملتِ اسلامیہ پاکستان پر احسان عظیم کیا ہے، ورنہ ان کے سینے میں محفوظ یہ بیش قیمت تاریخی امانت ان کے ساتھ ہی قبر میں اتر جاتی اور حیاتِ قبائل کا یہ گوشہ ہیش کے لئے تاریخ کے دھنڈ لکوں میں گم ہو جاتا۔ ہماری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ڈاکٹر صاحب مرحوم کی قبر کو نور سے بھر دے اور انہیں اپنے دامنِ رحمت میں جگہ عطا فرمائے (آمین)۔

☆ ☆ ☆

اس اجمالی کی تفصیل جانے کے لئے بطور تحریر ہمیں علامہ اقبال کے خطبہ اللہ آباد کی جانب رجوع کرنا ہو گا جو بلاشبہ مسلمانانِ ہند کی سیاسی اور اجتماعی زندگی میں ایک اہم نگہ میں کی حیثیت رکھتا ہے۔

۱۹۳۰ء میں اللہ آباد کے مقام پر منعقد ہونے والے مسلم لیگ کے سالانہ اجلاس میں علامہ اقبال نے جو تاریخی خطبہ صدارت پیش فرمایا اس میں جماں اس نکتے کو خصوصی طور پر اجاگر کیا کہ ہندوستان میں بننے والے مسلمان ہر اخبار سے ہندو کے مقابلے میں ایک جدا گانہ قوم ہیں اور ان کی قومیت کی واحد بنیاد اسلام ہے، وہیں ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے ایک علیحدہ مملکت کے قیام کا خیال بلکہ مطالبہ بھی پہلی بار وضاحت کے ساتھ پیش کیا، جس کے لئے اپنے خطبے میں علامہ نے ”ہندوستان کے اندر ایک اسلامی ہند“ کے الفاظ استعمال کئے۔ حضرت علامہ کے خطبہ اللہ آباد کے درج ذیل اقتباسات نوٹ کرنے کے لائق ہیں :

”کیا یہ ممکن ہے کہ ہم اسلام کو بطور ایک اخلاقی تجھیل کے تو برقرار رکھیں لیکن اس

کے نظام سیاست کے بجائے ان قومی نظاموں کو اختیار کر لیں جن میں مذہب کی  
مداخلت کا کوئی امکان باتی نہیں رہتا۔ اسلام کا ذہبی نصب المعن، اس کے معاشرتی  
نظام سے جو خود اسی کا پیدا اکر دے ہے، الگ نہیں ہے۔ دونوں ایک دوسرے کے لئے  
لازم و ملزوم ہیں۔ اگر آپ نے ایک کو ترک کیا تو بالآخر دوسرے کو ترک کرنا بھی  
لازم آئے گا۔ میں سمجھتا ہوں کہ کوئی مسلمان ایک لمحے کے لئے بھی کسی ایسے نظام  
سیاست پر غور کرنے پر آمادہ نہ ہو گا جو اسلام کے اصول اتحاد کی نفی کرنے پر  
بنی ہو.....”

ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے ایک الگ خطہ زمین کے مطالبے کا جواز علامہ نے  
اپنے خطبے میں باہم الفاظ پیش فرمایا :

”... مغربی ممالک کی طرح ہندوستان کی یہ حالت نہیں کہ اس میں ایک ہی قوم آباد  
ہو، وہ ایک ہی نسل سے تعلق رکھتی ہو اور اس کی زبان بھی ایک ہو۔ ہندوستان  
 مختلف اقوام کا وطن ہے، جن کی نسل، زبان، مذہب سب ایک دوسرے سے الگ  
 ہیں۔ ان کے اعمال و افعال میں وہ احساس پیدا ہی نہیں ہو سکتا جو ایک ہی نسل کے  
 مختلف افراد میں موجود رہتا ہے۔ غور سے دیکھا جائے تو ہندو بھی تو کوئی واحد الجنس  
 قوم نہیں۔ پس یہ امر کسی طرح بھی مناسب نہیں کہ مختلف ملتوں کے وجود کا خیال  
 کئے بغیر ہندوستان میں مغربی اصول جمورویت پر عمل کرنا شروع کر دیا جائے۔  
 مسلمانوں کا مطالبہ بالکل بجا ہے کہ وہ ہندوستان کے اندر ایک اسلامی ہندوستان  
 قائم کریں.....”

مسلمانوں کے لئے ایک الگ خطے کے مطالبے کی ضرورت و اہمیت کو بیان کرتے ہوئے  
 اس خطبے میں ذرا آگے چل کر علامہ فرماتے ہیں :

”ہندوستان دنیا میں سب سے بڑا اسلامی ملک ہے۔ اگر ہم چاہتے ہیں کہ اس  
 ملک میں اسلام بھیثیت ایک تبدیلی قوت کے زندہ رہے تو اس کے لئے ضروری ہے  
 کہ وہ ایک مخصوص علاقے میں اپنی مرکزیت قائم کر سکے....”

اس خطبے کے درج ذیل الفاظ ہمارے نقطہ نگاہ سے خصوصی طور پر اہمیت کے  
 حامل ہیں :

"میں صرف ہندوستان اور اسلام کے فلاج و بہود کے خیال سے ایک مختتم اسلامی ریاست کے قیام کا مطالبہ کر رہا ہوں۔ اس سے ہندوستان کے اندر تو ازن قوت کی بدولت امن و امان قائم ہو جائے گا اور اسلام کو اس امر کا موقع ملے گا کہ وہ ان اثرات سے آزاد ہو کر جو عرب ملوکیت کی وجہ سے اس پر اب تک قائم ہیں، اس جمود کو توڑ دے لے جو اس کی تہذیب و تدن، شریعت اور تعلیم پر صدیوں سے طاری ہے۔ اس سے نہ صرف ان کے صحیح معانی کی تجدید ہو سکے گی بلکہ وہ زمانہ حال کی روح سے بھی قریب تر ہو جائیں گی"۔

گویا علامہ "مسلمانِ ہند" کے بہتر مستقبل کی خاطر محسن ایک علیحدہ خطہ زمین کے حصول ہی کے خواہاں نہیں تھے، بلکہ وہ "احیاء اسلام" کے بھی شدت کے ساتھ آرزو مند تھے اور اس مجوزہ خطہ زمین میں اسلام کو محسن ایک مذہب کے طور پر نہیں بلکہ ایک زندہ اور غالب سیاسی و معاشرتی قوت کی حیثیت سے سر بلند کرنا چاہتے تھے۔ علامہ کو اس امر کا پورا شعور و اور اک حاصل تھا کہ دین اسلام اپنی اصل محل اور کامل صورت میں صرف دورِ خلافت را شدہ تک قائم رہا۔ خلافت کے ملوکیت میں تبدیل ہوتے ہی اسلام کے نظامِ عدل اجتماعی کے حسین نقوش دھنڈ لانے لگے اور اسلام کے ریخ روشن کی تابتاکی ماند پڑنے لگی۔ دورِ ملوکیت میں دون ہونے والی فقہ بھی ملوکیت کے اثرات سے بالکل پاک نہ تھی۔ نظام اجتماعی کے بعض اہم گوشوں میں مسلم فقہاء نے "نظریہ ضرورت" کے تحت بعض ایسے فتوے دیئے جو ملوکیت اور جاگیرداری نظام کے تحفظ و بقا کا ذریعہ ہے۔

اپنے اس خطبے میں اقبال دو انتبارات سے نہایت پر امید نظر آتے ہیں۔ ایک یہ کہ ہندوستان کے شمال مغربی علاقے میں مسلمانوں کی ایک آزاد ریاست کا قائم ہو جانا یقینی نہیں ہے۔ آل اوزیا مسلم لیگ کے صدر کی حیثیت سے مسلمانِ ہند کی نمائندگی کرتے ہوئے انہوں نے اپنے اس خطبے میں مسلمانوں کے لئے ایک آزاد ریاست کا پر زور مطالبہ کرنے اور اس کے حق میں مضبوط عقلی دلائل پیش کرنے پر ہی اتفاق نہیں کی، ایک وثیری (VISIONARY) کی حیثیت سے قیام پاکستان کو ایک یقینی امر اور تقدیر مبرم بھی قرار دیا ہے۔ خطبہ اللہ آباد میں شامل ان کے یہ تاریخی الفاظ خصوصیت کے ساتھ نوٹ کرنے کے

قالیل ہیں : ”میں محسوس کرتا ہوں کہ ہندوستان کے شمال مغربی خطے میں ایک آزاد مسلم ریاست کا قیام ایک ایسی تقدیر ہے جسے ٹالا نہیں جاسکتا۔“..... اسی طرح وہ اس بارے میں بھی بہت پر امید نظر آتے ہیں کہ مسلمانوں کی ایک علیحدہ آزاد ریاست کے نتیجے میں احیاء اسلام کے دریختہ خواب کے شرمندہ تغیر ہونے کا سامان فراہم ہو جائے گا۔ پھر ہمارے لئے اس بات کا موقع ہو گا کہ دورِ خلافت راشدہ کے بعد گویا قریباً ساڑھے تیرہ صد یوں کے وقت کے بعد ایک بار پھر اسلامی تعلیمات کا صحیح نمونہ اور اسلام کے نظامِ عدل اجتماعی کی پچی تصویر عملادنیا کے سامنے پیش کر سکیں۔ اس طرح پاکستان کا قیام عالمی سطح پر اسلام کے غلبہ ثانی کی تمدید بن جائے گا۔ اقبال کے یہ مشہور اشعار اسی وجہ سیت کا مظہر ہیں :

نگل کے محارے جس نے روما کی سلطنت کو الٹ دیا تھا  
ناہے یہ تدبیوں کے میں نے وہ شیر پھر ہو شار ہو گا

۱۰۹

کتاب ملتو بیضا کی پھر شیرازہ بندی ہے  
یہ شاخ ہاشمی کرنے کو ہے پھر برگ و بر پیدا

1

شب گریزان ہو گی آخر جلوہ خورشید سے  
چمنِ محمور ہو گا نظرِ توحید سے

Three small black star icons arranged horizontally.

خطبہ الٰہ آباد کے ان انقلاب آفریں افکار کا نوری نتیجہ علی گڑھ میں ظاہر ہوا۔ یوں  
بھی الٰہ آباد اور علی گڑھ مکانی طور پر ایک دوسرے سے بہت قرب رکھتے ہیں۔ مسلم  
یونیورسٹی علی گڑھ کے صدر شعبہ قلم فرڈا کٹر میڈ ظفر الحسن صاحب نے جن کے علم و فضل  
کی وجہ ایک زمانے تک رعنی، علامہ کے اس خطبے سے متأثر ہو کر جماعت مجاہدین علی

لے علامہ کے انہی الفاظ کو بنیاد رہناتے ہوئے امیر تحریک اسلامی ڈاکٹر اسرار احمد صاحب نے مگر شرط  
ماہ ۱۹۶۴ء کو یومِ اقبال کے جلسے سے خطاب کرتے ہوئے علامہ اقبال کو پہلی بار "بھر  
پاکستان" کا خطاب دیا جسے علمی حلقوں میں بہت سراہائیا۔

گڑھ کے نام سے خیشہ اسلامی اصولوں پر مبنی ایک جماعت کی تشكیل کا جامع منصوبہ تیار کیا۔ تاکہ علامہ کے تجویز کردہ نسب الحین کے حصول کے لئے منظم جدوجہد کی جاسکے۔ اس کے ابتدائی قدم کے طور پر انہوں نے ایک جامع دستاویز تیار کی جس میں جماعت مجاہدین کے قیام کی غرض و غایت سے لے کر اس کے تنظیمی ڈھانچے تک تمام تفصیلات شامل تھیں۔ (اس دستاویز کا مکمل متن ڈاکٹر برہان احمد فاروقی کی کتاب میں درج ہے) اس دستاویز کا پہلا حصہ دراصل علامہ کے خطبہ الہ آبادی کی مزید تشریح و توضیح پر مشتمل تھا جس میں مسلمانوں ہند کی حالت زار کا ایک نقشہ کھینچنے کے بعد سب سے زیادہ زور اس فکر پر دیا گیا کہ ہندو اور مسلمان ہرگز ایک قوم نہیں بلکہ یہ دو علیحدہ علیحدہ قومیں ہیں، جو ہر انتہا سے ایک دوسرے سے مختلف اور متفاہر، جوانات کی حامل ہیں۔ اس دستاویز کے ابتدائی حصے سے ایک اقتباس ملاحظہ ہوا۔

”مسلمانوں یہ ایک سر اب ہے کہ ہندو اور مسلمان مل کر رہیں گے یا ہندوستان ایک نیشن یعنی قوم ہے یا ہو جائے گا۔ مسلمان بالیقین ایک علیحدہ قوم ہیں اور ہندو ایک علیحدہ قوم۔ جو چیزیں گروہ کو ایک قوم بناتی ہیں ان میں سے کوئی چیز ہندوؤں اور مسلمانوں میں مشترک نہیں۔ مسلمانوں کے عقائد و اخلاق جدا ہیں، ہندوؤں کے جدا۔ مسلمانوں کے اندوار و عادات، رسم و رواج، طرز ماند و بود جدا ہیں، ہندوؤں کے جدا۔ مسلمانوں کا قانون جدا ہے، ہندوؤں کا جدا۔ مسلمانوں کی تاریخ جدا ہے، ہندوؤں کی جدا۔ مسلمانوں کی امگیں جدا ہیں اور ہندوؤں کی جدا۔ مسلمانوں کو اصول قومیت جدا ہے، ہندوؤں کا جدا۔ مسلمانوں کا خدا اور ہے، ہندوؤں کا اور۔“

مسلمان قوم کو اس گرداب سے کیسے نکالا جائے؟ اسیں انگریز کی غلامی اور ہندو کے تسلط سے کیسے نجات دلائی جائے؟ ملت اسلامیہ ہند کے حق مردہ میں نبی روح کیوں نکر پھونگی جائے؟ اس دستاویز کے دوسرے حصے میں ان اہم سوالات پر جوابوں کرتے ہوئے ڈاکٹر سید ظفر الحسن اس کا حل یہ تجویز کرتے ہیں کہ مسلمان قوم کو اگر کسی بلند مقصد سے آشنا کر دیا جائے اور اسے ایک نظم کے تحت منظم کر دیا جائے تو صورت حال بدل سکتی ہے۔ ویچھپے بات

یہ ہے کہ انہوں نے نظم جماعت کے سلسلے میں جموریت یا جموري اصولوں کو سرے سے درخواست گھا بلکہ صاف الفاظ میں تسلیم کیا کہ :

”مسلمانوں کو منظم کرنے کا وہی ایک صحیح اصول ہے جس پر اسلام آغاز میں منظم ہوا تھا۔ جس کی صورت موجودہ حالات کو مد نظر رکھ کر آپ کے سامنے پیش کی جاتی ہے۔ مسلمانوں کا ایک امیر ہونا چاہئے اور ان کی ایک مجلس شوریٰ ہونی چاہئے اور قوم کو پابند ہونا چاہئے امیر کے احکام کا۔“

جماعت کے نظم یا مسلمانوں کی تنظیم کی مزید وضاحت اس دستاویز میں باہیں الفاظ کی گئی :

”جماعت کی تنظیم میں سب سے اہم چیز امیر ہے۔ ایک طرف تو یہ ضروری ہے کہ امیر کو اختیاراتِ کلی ہوں، اور دوسری طرف یہ کہ وہ مطلق العنان نہ ہو جائے۔ زمانہ حال کی جمورویت غلط ثابت ہو چکی ہے۔ اس کے مصائب سے عالم ببرز ہے۔ پس شورائیت پر نظرِ الٹی چاہئے۔ اسلامی جمورویت کے دو اصول معلوم ہوئے ہیں۔ ایک یہ کہ امیر جمورو کے اتفاق رائے سے امیر ہو اور وہ ہے۔ یعنی اس کا عزل و نصب جمورو کی رائے پر منی ہو۔ دوسرے یہ کہ امیر عمر بھر کے لئے اور اس کا اقتدار کلی ہو اور جمورو اس کی رائے اور احکام سے انکار نہ کر سکیں۔“

امیر کو مجلس شوریٰ کی اکثریت کے فیصلے کا پابند ہونا چاہئے یا اسے یہ اختیار حاصل ہے کہ وہ مجلس شوریٰ کی تحریکوں یا فیصلوں کو بر طرف کر سکے، اس اہم مسئلے میں ڈاکٹر سید ظفر الحسن کا ذہن بالکل واضح تھا۔ واضح رہے کہ ان کی پروارش بسم اللہ کے گنبد میں نہیں ہوئی تھی بلکہ علامہ اقبال کی طرح وہ بھی ”عذابِ دانشِ حاضر“ سے خوب اچھی طرح باخبر تھے اور علامہ ہی کی طرح انہیں بھی یہ اعزاز حاصل تھا کہ وہ بھی ”کہ میں اس آگ میں ڈالا گیا ہوں مثلِ خلیل“ کا مصدق اقِ ثابت ہوئے۔ گویا ساری زندگی خرد کی گھنیماں سلمجانے اور عقل و منطق کے بھر میں شناوری کے باوجود وہ ہمارے دور کے دانشوروں کی مانند عقل سزیدہ نہیں تھے بلکہ اسلام کے نظم جماعت کی روح کو سمجھتے اور امارت کے تقاضوں کا پورا اور اک رکھتے تھے۔ چنانچہ امیر اور مجلس شوریٰ کے اختیارات پر گفتگو کرتے ہوئے وہ دو ٹوک انداز میں لکھتے ہیں :

”پس ہمیں امیر کو اختیاراتِ کلی دینے چاہئیں۔ مجلس شوریٰ کا کام فقط مشورہ دینا ہو گا نہ کہ کثرت رائے سے امیر کے خلاف مساکن طے کرنا۔ لیکن مجلس شوریٰ کو اختیار ہو گا کہ اگر وہ امیر کو نااہل سمجھے تو بر طرف کر سکے۔

ان سب پہلوؤں پر نظر رکھ کر یہ کرنا چاہئے کہ امیر کو اختیار دیا جائے کہ مجلس شوریٰ کی تمام تحریکوں اور فیصلوں کو بر طرف کر سکے، الایہ کہ وہ تحریک جو امیر کے عزل کے لئے ہو۔“

چنانچہ اس دستاویز میں یہ طے کیا گیا کہ یہ جماعت بیعت کی بنیاد پر قائم ہو گی۔ اس کے ارکان امیر کے ہاتھ پر بیعت کے ذریعے جماعت میں شامل ہوں گے۔ جماعت کا مقصد ہے اسیں ”ہندوستان کے مسلمانوں کا عروج و اقبال“ قرار پایا اور یہ بھی طے کیا گیا کہ ڈاکٹر سید ظفر الحسن صاحب اس جماعت کے پہلے امیر ہوں گے۔ مزید برآں جماعت مجاهدین کے تأسیسی ارکان کے طور پر درج ذیل افراد کا نام درج کیا گیا اور ان کے بارے میں یہ صراحت بھی کی گئی کہ مجلس شوریٰ ان ہی افراد پر مشتمل ہو گی:

- افضل حسین قادری صاحب
- بربان احمد فاروقی صاحب
- چودھری عبدالحید صاحب
- عمر الدین صاحب
- حکیم عبد اللطیف صاحب
- یعقوب بیک ناہی صاحب
- سید عبدالجید صاحب
- حکیم ظہیر الدین خاں صاحب




---

اس بارے میں تلقین کے ساتھ کچھ کہنا مشکل ہے کہ اس دستاویز کی تیاری میں علامہ اقبال کا مشورہ بھی شامل تھا یا نہیں، تاہم یہ امر واقع ہے کہ ۱۹۳۲ء میں ڈاکٹر سید ظفر الحسن

ؒ ڈاکٹر بربان احمد فاروقی مرحوم جن کے ذریعے یہ تمام معلومات ہم تک پہنچیں، جماعت مجاهدین علی گڑھ کے تأسیسی ارکان میں سے تھے۔ بقیہ ارکان میں سے کتبہ گاروان و اے چودھری عبدالحید صاحب ابھی بھر اللہ بتید حیات ہیں، باقی افراد کے بارے میں نہیں معلوم کہ کس حال میں ہیں۔

صاحب نے گریوں کی تعطیلات میں علی گڑھ سے کشیر جاتے ہوئے لاہور میں اپنے محض قیام کے دوران علامہ اقبال سے بالٹافہ اس دستاویز پر تفصیلی گفتگو فرمائی۔ ڈاکٹر رہان احمد فاروقی نے اس ملاقات کا ذکر کر اپنی کتاب میں بایں الفاظ کیا ہے :

”یہ دستاویز جس میں علامہ اقبال کے الہ آباد کے خطبہ صدارت میں مجوزہ نصب المتعین کی وعماحت کی گئی تھی، مرتب ہو گئی تو حضرت استاذی ڈاکٹر سید ظفرالحسن صاحب نے ۲۳ء کی گریوں کی تعطیل کے دوران علی گڑھ سے کشیر جاتے ہوئے لاہور میں رُنگ کر علامہ اقبال سے بالٹافہ تفصیلی گفتگو فرمائی اور اس خیال کو عملی صورت دینے کے لئے خود خوض اور طریق کار منع کرنے کے لئے مخورہ طلب فرمایا اور ملے پایا کہ اس جا بے میں کچھ بدد جمد شروع کی جائے۔“

اس ملاقات کے بعد علامہ اور ڈاکٹر سید ظفرالحسن صاحب کے مابین اس بات کو آگے برداشت اور دوسرے اہم لوگوں کو ہم خیال بنانے کے ضمن میں خط و کتابت کے ایک طویل سلسلے کا آغاز ہو گیا۔ سب سے پہلا خط جو علامہ نے اس سلسلے میں ڈاکٹر سید ظفرالحسن کو لکھا وہ ۱۲ اگست ۱۹۴۲ء کا تحریر کردہ ہے۔ اس خط میں علامہ نہ صرف ڈاکٹر سید ظفرالحسن کے تجویز کردہ خالکے کی مکمل تصویب کی بلکہ اس کی تائید میں اپنے ایک ۲۵ سال پر اتنے کشف یا روحاںی واردابت کا ذکر بھی کیا جس کا تجربہ علامہ کو دو مختلف موقع پر ہوا۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اسلام کی سر بلندی کے لئے بیعت اور امارت کے اصولوں پر جماعت بنانے کی ضرورت و اہمیت کا احساس علامہ کو بہت پہلے سے تھا لیکن خود علامہ کے بقول کچھ اس بنا پر کہ ”قابل اعتماد دوست مفہود ہیں“ اور کچھ اس بنا پر کہ وہ خود اپنے اندر اس کے ”متوثر طریق“ کی ہمت نہیں پاتے، اس سمت میں اب تک خود کوئی پیش رفت نہیں کر سکے تھے۔

خط کا مشن ملاحظہ ہوا

پرائیوریٹ ایڈ کا فیڈ نسل

”لاہور۔ ۱۲ اگست ۱۹۴۲ء“

ڈاکٹر سید ظفرالحسن صاحب ا

آپ کا خط ابھی ملا ہے، الحمد للہ کہ آپ خیریت سے ہیں۔ اس بات کا احساس اب بہت سے لوگوں کو ہو گیا ہے۔ مجھے جو چیز سال ہوئے جب اس کا احساس ایک

عجیب و غریب طریق میں ہوا۔ اس وقت میں انگلینڈ میں تھا۔ اس کے بعد ہندوستان میں اس کا اعادہ ہوا۔ اس کو اب کئی سال گزر چکے۔ جو طریق آپ نے بنایا ہے اس پر ایک دفعہ ایک خاص طرح پر عمل بھی ہوا۔ اور اس کو ایک متحین صورت بھی دی گئی۔ مگر جلد معلوم ہوا کہ قتل از وقت ہے۔ زیادہ تر اس وجہ سے کہ قابل اعتماد دوست مفتود ہیں۔ میں آپ کو تفصیلات بتاؤں تو آپ حیران رہ جائیں۔ یہاں کے طبائع کی رو سے ایک ہی طریق موثر ہو سکتا ہے لیکن میں اس کے لئے اپنے آپ کو موزوں نہیں پاتا۔ یا یوں کہنے کہ اپنے میں اس قسم کی جرأت نہیں دیکھتا۔ زیادہ کیا عرض کروں۔ آپ کب واپس آئیں گے۔ زبانی مفتوح سے معاملہ بخوبی طے ہو سکتا ہے۔ جن صاحب کو آپ بھیجیں ان پر پورا اعتماد ہونا چاہئے۔ مجھ کو کسی قدر مبلغ تجربہ ہو چکا ہے۔ اس بنا پر ایسا لکھنے پر مجبور ہوا۔

آج شام دہلی جارہا ہوں کونکہ کل وہاں مسلم کانفرنس کی مجلس عاملہ کا اجلاس ہے۔ ان شاء اللہ سو موادر کی صبح کو واپس آؤں گا۔      مخلص محمد اقبال

اس خط کے بعض مندرجات کی تشریح کرتے ہوئے ڈاکٹر برہان احمد فاروقی لکھتے ہیں :

”انگلینڈ کے دوران قیام میں اور ہندوستان واپس آنے کے بعد عجیب و غریب طریق پر جو احساس ہوا وہ اس متصدی کے لئے چد و چد کرنے سے متعلق کسی وجد الی واردات کی طرف اشارہ ہے۔

خاص طرز پر عمل کرنے سے مراد اس خیال کو کوئی مغلظ صورت دینے کی کوشش ہے جسے لوگوں کے ناقابل اعتماد ہونے کی بنا پر قتل از وقت سمجھ کر ملتی کرنا ہتر سمجھا گیا۔

جس طریق کا رکنے کے موثر ہو سکنے کی طرف اشارہ ہے وہ مذہبی روحاں پرلو کو دنظر کر تحریک کی ابتداء کرنا ہے۔“

علامہ کے خط کے بین السطور سے یہ اندازہ کرنا مشکل نہیں کہ علامہ اس اسکیم کے معا靡ے میں رازداری چاہتے تھے۔ انہیں اندیشہ تھا کہ یہ منصوبہ اگر طشت از بام ہو گیا تو ابتدائی مرحلے پر ہی اس کی بساط پیٹ دینی پڑے گی۔ انہیں خوب اندازہ تھا کہ ان کی انقلاب آفرین ملی شاعری کے باعث انگریزان سے خدشہ محسوس کرتا ہے اور ان کے اپنے

قریبی ساتھیوں کے ذریعے سے ان کی نگرانی کرائی جاتی ہے۔ چنانچہ احتیاط کے پیش نظر اس خط میں انہوں نے محض اشاروں کنایوں پر ہی اکتفا کی ہے۔

اس کے بعد چند ماہ کے اندر اندر علامہ اقبال نے ڈاکٹر سید ظفر الحسن کو سیکے بعد دیگرے کئی خطوط لکھے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ علامہ اس جماعت کی تشكیل اور اس معاملے کو آگے بڑھانے میں غیر معمولی وچکی لے رہے تھے اور ان کا ذہن اس مسئلے پر غور و خوض سے کبھی فارغ نہ ہوا تھا۔ ۲۰ دسمبر ۱۹۴۷ء کو جو خط ڈاکٹر ظفر الحسن کو موصول ہوا اس کی نقل درج ذیل ہے :

” لاہور۔ ۲۰ دسمبر ۱۹۴۷ء ”

ڈیکٹر ڈاکٹر صاحب!

السلام علیکم! جس تجویز پر ہم نے لاہور میں گفتگو کی تھی اس کو صاحب ایڈیٹر انقلاب نے بہت پسند کیا ہے اور وعدہ کیا ہے کہ وہ ایسے لوگوں کی فہرست تیار کروائیں گے جن کو اس سے اتفاق ہو۔ مجھے معلوم ہوا ہے کہ اور لوگ بھی تیار ہیں۔

امید ہے آپ نے بھی اپنے احباب سے گفتگو کی ہو گی۔ نتیجہ سے مجھے وقاویت اطلاع دیتے رہئے۔

امید ہے کہ آپ کامراج بخیر ہو گا۔

محمد اقبال“

ٹھیک تین ماہ بعد علامہ کی طرف سے ایک اور خط ڈاکٹر سید ظفر الحسن کے نام موصول ہوا۔ اس دوران علامہ اقبال نے اس ضمن میں ایک اور نامور علمی شخصیت ڈاکٹر عبد الجبار خیری سے جو خود ڈاکٹر ظفر الحسن کے قریبی ساتھیوں میں سے تھے، متعدد ملاقاتیں کیں اور ان سے اس خاص موضوع پر مفصل گفتگو کی ( واضح رہے کہ بعد میں ڈاکٹر عبد الجبار خیری کامولانا مودودی مرحوم سے بھی قریبی رابطہ رہا) اندازہ ہوتا ہے کہ حکومت ایسے کے قیام کے لئے جماعت اسلامی کا خاکہ مرتب ہونے میں خیری صاحب کے اثرات کو عمل دخل حاصل تھا)

"لاہور - ۲ مارچ ۳۳ء"

### ڈیڑھ نظر الحسن

آپ کا خط مجھے آج صحیح دلی سے واپس آئے پر ملا۔ الحمد للہ کہ آپ خبرت سے ہیں۔ میں نے دلی میں ساتھا کہ سید راس سعو دہاں ہیں، مگر وقت نہ تھا کہ ان سے مل سکوں۔ افغانستان میں اس وقت حالات اچھے نہیں تھے۔ تاہم وہاں سے جب اطلاع آئے گی عرض کروں گا۔ بھی میں ان کے قول نص سردار صلاح الدین سلوتو سے بھی مفہوم ہوئی تھی۔ وہ شاید اس سے پہلے بلاتے مگر میں ہندوستان میں نہ تھا۔

انگستان جانے سے پہلے میں نے آپ کو اس تحریک کے متعلق لکھا تھا جس کا ذکر یہاں لاہور میں ہوا تھا۔ کئے آپ کے مولوی عبدالجبار صاحب کے حالات کیا ہیں۔ اگر آپ صاحبان نے اس پر مزید غور کیا ہو تو مطلع فرمائیے۔ امید ہے کہ آپ کامزارج بخیر ہو گا۔ سید راس سعو صاحب کی خدمت میں سلام عرض کر جائے۔

محمد اقبال لاہور

صرف ۳۴پن کے وقٹے کے بعد علامہ نے ڈاکٹر سید ظفرالحسن کو ایک اور خط اور مسال کیا۔ اس خط میں علامہ محبوزہ جماعت کے بارے میں بھی پر امید نظر آتی ہیں اور عالم اسلام کے مستقبل کے بارے میں بھی۔ خط کی عبارت ملاحظہ ہوا

"۱۹ مارچ ۳۳ء"

### ڈیڑھ ڈاکٹر صاحب

السلام علیکم

آپ کا خط مل گیا ہے جس کے لئے سراپا پاس ہوں۔ میں نے افغانستان پیغام بھیج دیا ہے، جواب آنے پر مطلع کروں گا۔ میرے خیال میں وہ تجویز نہایت اچھی اور اس قابل ہے کہ اسے جامہ عمل پہنایا جائے۔ خیری صاحب مجھ سے دلی میں ملے تھے۔ معلوم ہوتا ہے وہ اس تجویز کو فراموش کر چکے ہیں۔ مگر میرا عقیدہ ہے کہ ایک اچھی جماعت اس کے لئے تیار ہے۔

ممالک اسلام میں بیداری کی لہر دوڑ رہی ہے، خصوصاً ممالک عرب میں۔ یورپ میں باوجود سیاسی انہماں کے اسلام کے متعلق بے انتہا چچی پیدا ہو رہی ہے۔ ہپانیہ کے عربی الاصل لوگوں میں ایک نیا قومی شعور پیدا ہو رہا ہے۔ وسطیٰ یورپ میں اسلام کے متعلق بے انتہا چچی بالخصوص بڑھ رہی ہے۔ میرا عقیدہ ہے کہ اسلام کا اصل کام یعنی مشرق و مغرب کا انہی ممالک سے شروع ہو گا۔ افسوس میرے پاس روپیہ نہ تھا ورنہ ان ممالک کا سفر بھی کرتا۔ امید ہے کہ آپ کا مزاج بخیر ہو گا۔

خلاصہ محمد اقبال

اس کے قریبادو ماہ بعد ۷/۲/۳۴ میں کو علامہ اقبال کو ڈاکٹر سید ظفرالحسن کی جانب سے ایک مفصل خط موصول ہوتا ہے جس میں اس اسکیم کو فوری طور پر عملی جامہ پہنانے کے ضمن میں ایک معین تجویز کا بھی ذکر ہے اور جماعت کی تنظیمی ہیئت سے متعلق بعض مزید تفاصیل بھی مذکور ہیں۔ اسی طرح ابتدائی نقشہ کار کا ایک اجتماعی خاکہ بھی اس خط کے ذریعے سامنے آتا ہے۔ خط کے ساتھ ایک الگ کانٹر پر اس حلف یا بیعت کے الفاظ بھی علامہ کے لامحے اور مشورے کے لئے درج کئے گئے تھے جو امیر ہر رکن سے لے گا۔ اس اہم خط کا متن حسب ذیل ہے :

”۷/۲/۳۴ء“

بخدمت ڈاکٹر محمد اقبال  
محترم تسلیم!

میں اسی خیال میں اب بھی غلطان و یچاں ہوں جس کی ۵۵ سالگی میں شیر سے لوٹتے ہوئے لاہور میں آپ سے ہوئی تھی۔ اس کے مناسب جو تعلیم و تربیت نوجوانوں کو زمانہ تعلیم میں دی جاسکتی ہے یہاں جاری کر دی ہے۔ باہر بھی کام شروع ہو جانا چاہئے۔ اس کے متعلق مجھے آپ سے کلی اتفاق ہے کہ دس بارہ ہم خیال اور ممتاز مسلمان ایک جگہ جمع ہو جائیں اور ایک امیر منتخب کر لیں اور دنیا میں اس کا اعلان ہو جائے۔

اس غرض کے لئے میں نے ایک تحریر لکھی ہے جو آپ کے ملاحظہ کے لئے  
ملفوظ ہے۔ میری تجویز یہ ہے کہ یہ تحریر نیز دیگر ضروری پڑا یات لے کر میرنگ  
پنجاب کے دورے کے واسطے اٹھیں اور اہل لوگوں سے جا بجا لیں اور بالشافہ مفتکو  
کریں۔ اس سلسلے میں غالباً وہ آپ سے خط و کتابت بھی کریں گے اور آپ کی  
خدمت میں بھی آئیں گے تاکہ مفصل مفتکو ہو جائے۔

دو کانڈا اور ملفوظ ہیں ایک میں تو وہ حلف یا بیعت ہے جو امیر ہر کن سے لے  
گا۔ دوسرے میں وہ وہ درے ہیں جو نایت تصویب کو حاصل کرنے کے لئے فی الحال  
جملہ ارکان سے لینے چاہیں۔

میری رائے میں ارکان کی دو تسمیں ہوں گی، عام اور خاص۔ عام سے بیعت  
اس پر لی جائے گی کہ وہ مسلمانوں کے عروج و اقبال کو اپنی نایت بنا کیں گے اور  
خواص وہ ہوں گے جو راز کے متحمل ہو سکیں۔ انہیں عروج و اقبال کے اصلی معنی  
سمجھا دیجے جائیں گے۔ عمدہ دار اور کارکن خواص میں سے ہوں گے۔ خواص ہی  
میں سے مجلس شوریٰ ہو گی۔ مجلس شوریٰ محض ایک مشاورتی جماعت ہو گی۔ نصل  
امور کا حق اصولاً فقط امیر کو ہو گا لیکن امیر انتخاب سے ہو گا لیکن اختیارات اس کے  
تمام ہوں گے۔

امیر کا عزل و نصب ایک نایت اہم مسئلہ ہے۔ اس کی صورت ایسی ہوئی  
چاہئے جس میں جمیوریت فرنگ کے مضار کم سے کم ہوں اور اول اسلام کی  
روایات زیادہ سے زیادہ۔ بہت سی ردود قدر اور غور و غفر کے بعد جو اس کی صورت  
مجھے میں آئی ہے وہ بھی میرنگ آپ سے عرض کریں گے۔

کام کو پنجاب سے شروع کرنا چاہئے، جب وہاں کچھ تقویت پکڑ جائے تو فوراً  
سندھ، سرحد اور بلوچستان میں بھی شروع کر دیا جائے۔

پنجاب کا امیر، امیر لاہور کملائے کیونکہ اس میں مخفیانش رہے گی کہ حسب  
ضرورت اس کا احاطہ اقتدار و سمع کیا جاسکے۔ غالباً اسے ہی آئندہ سب مسلمان  
صوبوں کا امیر بنانا ہو گا۔

-----  
جماعت کا نام جماعت مجاہدین بہتر معلوم ہوتا ہے۔ ملک کی سیاستیں اس

وقت یہ معلوم ہوتا ہے کہ ہم تمام مسلمان صوبوں یعنی ہنگاب، سندھ، سرحد، بلوچستان نیز بنگال کے مابین مفاہمت کو اپنا نصب الحین بنائیں۔ زیر تجویز سکیم کے جاری ہو جانے کے بعد کوئی مناسب موقعہ نکال کر ہنگاب، سندھ، سرحد، بلوچستان کی ایک فیڈریشن بنوانے کو اپنا نصب الحین بنائیں جو باقی ہندوستان سے بالکل علیحدہ ہو یعنی جس کی فوج خزانہ وغیرہ اپنا ہو۔

جماعت کا سب سے پہلا کام یہ ہونا چاہئے کہ مسلمانوں کی فوجی تنظیم بہت تیزی کے ساتھ کری جائے یعنی قوائے جسمانی کی درستی۔ لکڑی اور ہتھیار چلانے کی قابلیت، بہتر اجتماعی اور انفرادی مدافعت و مبارحت کے طریقے مسلمانوں میں عام ہو جائیں اور وہ سب ایک نظم میں منضبط ہوں تاکہ انہیں دبانا اور مٹانا آسان نہ رہے۔

اس کے ساتھ یہ بعض اصول اصلاحیں مسلمانوں کی اقتصادی اور معاشرتی زندگی میں ضروری ہیں اور ان کے تحت میں اخلاقی اور روحانی اصلاحیں۔ رائے عالی سے مطلع فرمائیے۔ میں ابھی چند دنوں تک یہاں ہوں۔

والسلام ظفر الحسن

اب تک کی خط و کتابت سے بخوبی اندازہ ہوتا ہے کہ معاملہ بتدربیح آگے بڑھ رہا تھا۔ تشكیل جماعت کے ابتدائی مرافق میں کرنے لگئے تھے اور اب یہ قافلہ جادہ پیکائی کے لئے پرتوں رہا تھا۔ لیکن اس کے بعد ڈاکٹر برہان احمد فاروقی صاحب کی روایت کے مطابق ایک خاص سبب سے ڈیڑھ پونے دو برس کا عرصہ تعطل کا گزرا۔ ہوا یہ کہ اس دوران افغانستان کے فرمانروا غازی نادر خان نے افغانستان میں تعلیمی اصلاحات کا اعلان کیا۔ نادر خان نے یہ میں کیا کہ یہ اصلاحات علامہ اقبال، سر راس مسعود اور علامہ سید سلیمان ندوی کے مشورے پر منی ہوں گی۔ چنانچہ علامہ کو اس ضمن میں مذکورہ حضرات کے ساتھ کابل کا سفر کرنا پڑا۔ آپ کچھ روزوں قیام پڑیں یہ بھی رہے۔ اس وفد کی واپسی کے پچھے یہ عرصہ بعد کامل سے یہ افسوسناک خبر موصول ہوئی کہ نادر شاہ بھرے دربار میں شہید کر دیئے گئے۔ چنانچہ اس کے بعد کچھ عرصہ افرادگی اور خاموشی کا گزرا جس کے دوران ”جماعت مجاہدین“ کے باب میں کوئی پیش رفت نہ ہو سکی۔ پھر اظہار ۱۹۳۲ء کے اوآخر میں میر سید

غلام بھیک صاحب نیرنگ نے جو تشکیل جماعت کے ضمن میں ڈاکٹر سید ظفر الحسن کے ہم خیال تھے، سلسلہ جنمی کیا جس کا اندازہ علامہ کے نام میر صاحب کے اس خط سے ہوتا ہے جو انہوں نے ۱۵ اگسٹ ۱۹۴۵ء کو انبالہ سے تحریر کیا:

### ”مکرمی ڈاکٹر صاحب“ السلام علیکم

کاغذات مرسلہ کی رسید پہنچ گئی۔ آپ کی تحریر کردہ باقی ماندہ کاغذات کی  
ملاش کی تودہ مل گئے۔ علیحدہ رکھے ہوئے تھے۔ وہ بھی بھیجا ہوں۔  
آپ کا روایتی تجھے۔ میں تو اب بے حد بے فرصت ہو گیا ہوں۔ مسودات کی  
تیاری خود آپ کی ہدایت سے آپ کے روبرو ہوئی چاہئے۔ البتہ کسی وقت حسب  
ضرورت میں لاہور حاضر ہو سکتا ہوں۔ ڈاکٹر ظفر الحسن صاحب کو بھی لکھ تجھے کہ  
بوقت ضرورت آنے کو آمادہ رہیں۔ زیارت نیاز۔  
والسلام

بندہ غلام بھیک نیرنگ

۱۵-۱-۳۵

حضرت علامہ کی جانب سے اس خط کافوری رد عمل ڈاکٹر سید ظفر الحسن صاحب کے  
نام ان کے اس خط کی صورت میں ظاہر ہوا جو ۱۹۴۵ء کا تحریر کردہ ہے۔ اس خط  
سے یہ اندازہ بھی ہوتا ہے کہ اس دوران میں علامہ کے ایک عقیدت مند خواجہ عبدالوحید  
صاحب نے علامہ ہی کے ایسا پر بعض احباب کے ساتھ مل کر جماعت مجاہدین، علی گڑھ کے  
طرز پر لاہور میں جمیعت شبان المسلمين ہند کی تاسیس کے منصوبے پر کام کا آغاز کر دیا تھا۔  
(اس کی تفصیل ہمارے اس بیان میں ذرا آگے چل کر آئے گی) علامہ لکھتے ہیں:

### ”وزیر ڈاکٹر صاحب“

السلام علیکم

معاملہ معلومہ کے متعلق میر صاحب نے ان بالے سے تمام کاغذات مجھے بھیج  
 دیے ہیں، کچھ باقی رہ گئے وہ بھی آج مل گئے ہیں۔ اگر آپ کے غور و فکر کا کچھ مزید  
 نتیجہ لکھا ہو وہ بھی لکھ کر ارسال کر دیجئے۔ شاید خواجہ وحید صاحب نے آپ کو لکھا  
 ہو گا۔ یہاں کے لوگوں نے بھی تجویز کا بڑی گر بھوٹی سے خیر مقدم کیا ہے۔ اگر کوئی

اچھی جمیعت پیدا ہو گئی تو میں آپ کو اور میر صاحب کو چند گھنٹوں کے لئے لاہور  
آنے کی تکلیف دوں گا۔ آپ اس ستم کے لئے آمادہ رہئے۔ بچے کی دعا

محمد اقبال لاہور

۱۹ جنوری ۱۹۳۵ء

ڈاکٹر سید ظفرالحسن صاحب نے بھی حضرت علامہ کے اس خط کا جواب تحریر کرنے میں  
کوئی تاخیر نہیں کی۔ ان کے جوابی خط پر ۱۹ جنوری کی تاریخ درج ہے جس سے صاف معلوم  
ہوتا ہے کہ جس روز علامہ کا خط انہیں موصول ہوا اسی روز انہوں نے مفصل جوابی خط پر  
ڈاک کر دیا۔ اس خط میں جماعت مجاہدین کی تنظیمی ہیئت کے ضمن میں بعض مزید تفصیلات  
بھی مذکور تھیں۔ خط کا متن درج ذیل ہے:

۱۹ جنوری ۱۹۳۵ء

محترم۔ تسلیم

خواجہ وحید صاحب کی تحریر سے ایک شاہرہ سا پیدا ہوا تھا۔ آپ کے کارڈ نے  
جان ڈال دی۔ خدا کرے یہ کام ہو جائے۔ میں ایک رفعہ نہیں ہزار رفعہ آؤں گا  
اور ایک لفڑی میں امیر کے حضور میں نذر گزاروں گا۔

ڈیڑھ دو سال سے منتظم طور پر کام ہو رہا ہے۔ اس کا پہلو تلقین ہے۔ خیالات  
کی ایک محدود اور منتخب جماعت خاص بن گئی ہے مگر نشر خیالات عام ہے۔ پس  
اندریں اثناء ہم اسی پہلو سے خور بھی کرتے رہے ہیں۔ اس لئے کوئی نئی بات عرض  
نہیں کر سکتا۔

ڈھائی سال ہوئے بہت غور و تجویز کے بعد ایک پورا نظام تجویز کیا تھا۔ اس  
کی تدوین خیری صاحب کے پرداز ہوئی۔ وہ زر اتنا مکمل رہ گئی اور اس میں عملی  
مصطلحات کا ذکر زیادہ آگیا۔ اس پر نظر ڈال کر بذریعہ رجسٹری آپ  
کی خدمت میں بھیجا ہوں۔ نقل کروالیں اور اصل مجھے واپس فرمادیں۔

اس سلسلے میں چند امور عرض کر دوں جوان کاغذات میں نہیں ہیں:

۱۔ فداکاروں کی ایک جماعت خیلے ہو گی جو امیر کے ہاتھ میں ٹکوار کی طرح کام  
کرے گی۔ اس کا نظام بہت سوچ کر طے ہو گا۔ اس پہلو پر ارشاد ہو تو اپنے

اور خیری صاحب کے خیالات عرض کروں گا۔

۲ - ارکان خاص میں وہ لوگ نہیں لئے جائیں گے جن کے اصول مذہبی اس جماعت کے اصول کے منافی ہیں، مثلاً قادیانی۔

اگر ارکان خاص میں انکالیہا نظریہ مصلحت سے جائز رکھا جائے تو یہ ایک وقتی ہنگامی، اضطراری امر کی طرح ہو ناچاہئے کہ یہ لوگ امیر جماعت ہند وغیرہ نہیں بن سکتے اور نہ اس کی جماعت عالمہ میں لئے جائیں گے اور نہ فداکاروں میں۔ ایک بخشندر ساندھ بھی میرے پاس جمع ہے۔

اعضاۓ عام یعنی ارکان عام سے بیعت کی صورت... خدا کو حاضر و ناظر جان کر پورے صدق اور شدول سے عمد کرتا ہوں کہ :

○ ہندوستان میں مسلمانوں کا عروج و اقبال یہیشہ میری غایت ہو گی اور اس غایت کو حاصل کرنے کے لئے میں اپنی جان، مال، آسانش اور عزت سب کچھ قربان کرنے کو یہیشہ تیار اور آمادہ رہوں گا۔

○ اس غایت کو حاصل کرنے کے واسطے جو حکم امیر مجھے دے گا اس کی بے چون و چرا بدلوں و جان تعیل کروں گا۔

اعضاۓ خاص سے جو بیعت خاص لی جائے گی اس میں غایت ہو گی "اسلامی اصول پر حکومت قائم کرنے کی"۔ باقی وعی جو اعضاء عام کی بیعت میں ہے۔

میں نے آغا خان سے بھی اس باب میں چھیڑ چھاڑ شروع کی تھی۔ اپنے اور ان کے خط کی نقل محفوظ کرتا ہوں، ان تکوں میں کچھ تسلی ہو تو نکالا جائے۔

پچھے (احمد) سلام عرض کرتا ہے اور آپ کو اکثر یاد کرتا رہتا ہے۔ بانگ درا کو بہت شوق سے پڑھتا ہے۔ سمجھ میں آئے پانہ آئے۔

خادم، ظفر"

اپنے اس خط کے آخر میں ڈاکٹر سید ظفر الحسن نے ایک نوٹ کا اضافہ بھی کیا تھا سی یہ نوٹ بھی چونکہ ہمارے اعتراف سے بہت اہمیت کا حامل ہے لہذا اس سے بھی ہدیہ قارئین کیا جا رہا ہے :

"نوٹ : ہماری غایت اصل میں سارا عالم ہے مگر یہ ضرورت وہ اس تدریج کے ساتھ محدود ہو تاچلا جائے ہے۔

دنیا۔ دنیائے اسلام، ہندوستان، مسلم انڈیا (اسلامی ہند) شمال مغربی ہند۔ پس  
علماء میں معکوس ترتیج سے اپنی نامت کو و سمعت دیتے رہنا ہو گا۔

- ۱ - شمال مغربی ہند ۲ - بنگال آسام ۳ - شمالی ہند
- ۴ - ہندوستان ۵ - دنیائے اسلام ۶ - دنیا۔

یہ تنظیم پسلے پنجاب اور پھر صوبہ مرحد، سندھ، بلوچستان سے چلے گی۔  
یہاں کام پوری طرح مستحکم ہو جائے تو پھر باقی شمال و مشرقی ہندوستان یعنی صوبہ  
متحده، بہار، بنگال و آسام میں پھیلا�ا جائے، اس کے بعد جنوبی ہند میں۔

تحریک کے غیر فرقہ وار ائمہ کردار کو اول دن سے قائم رکھنا چاہئے تاکہ  
کبھی یہ تحریک فرقہ واریت کا شکار نہ ہونے پائے اور شمال مغربی ہند میں کام  
شروع ہونے کے بعد جلد شمال مشرقی اور جنوبی ہند میں شروع کر دیا جائے۔



علامہ اقبال اور ڈاکٹر سید ظفرالحسن صاحب کی اس باہمی خط و کتابت اور بالخصوص  
ڈاکٹر سید ظفرالحسن صاحب کے نام حضرت علامہ کے نام کورہ بالاخط (مرقومہ ۷۷ جنوری)  
اور ڈاکٹر ظفرالحسن صاحب کی جانب سے اس کے مفصل جواب کو اگر بیک نگاہ سامنے رکھا  
جائے اور ان خطوط کے متون کے ساتھ ساتھ ان کے میں السطور عبارتوں کو بھی اگر پڑھنے  
کی کوشش کی جائے تو درج ذیل امور نکھر کر سامنے آتے ہیں :

- (۱) حضرت علامہ اور ڈاکٹر سید ظفرالحسن، دونوں اس کام کو آگے بڑھانے اور بھرپور  
جماعتی جدوجہد کا آغاز کرنے کے لئے بے تاب تھے۔
- (۲) لاہور میں علامہ اپنے طور پر، اپنے ایک قریبی ساتھی اور عقیدہ تمند خواجہ عبدالوحید  
صاحب کے ذریعے جنوری ۱۹۳۵ء میں فدائیں کی ایک جماعت کی ترتیب و تشکیل  
کے کام کا آغاز کر چکے تھے۔
- (۳) جماعت مجاہدین علی گڑھ نے اس سے ڈیڑھ دو سال قبل ابتدائی سطح کی دعوتی  
سرگرمیوں کا آغاز منظم انداز میں کر دیا تھا۔ تاہم ڈاکٹر سید ظفرالحسن اس بات کے

۱۔ یعنی موجودہ پاکستان جس کی "بشارت" حضرت علامہ نے خطبہ اللہ آباد میں دی تھی۔

شدت کے ساتھ مٹھی تھے کہ سالار قافلہ کے طور پر علامہ اقبال قیادت و رہنمائی کے منصب پر فائز ہوں تاکہ انکے زیر امارت اس کام کو بھرپور اور موثر انداز میں آگئے بڑھایا جاسکے۔ چنانچہ ڈاکٹر سید ظفر الحسن نے اپنے خط میں اپنی جس خواہش کا انصار ان الفاظ میں کیا ہے کہ : ”خدا کرے یہ کام ہو جائے۔ میں ایک نہیں ہزار دفعہ آؤں گا اور ایک نظم میں امیر کے حضور نذر گزاروں گا“ اس کی وضاحت میں ڈاکٹر برہان احمد فاروقی لکھتے ہیں : ”امیر کی خدمت میں جو نظم پیش کرنے کے لئے کہا گیا تھا اس کے نذر کرنے کی نوبت اس لئے نہ آسکی کہ علامہ اقبال کی صدارت میں اس جماعت کا قیام اور اس کے قیام کا اعلان ملتوي ہوتا رہا۔“ گویا یہاں ”امیر“ سے مراد خود حضرت علامہ ہیں۔

(۳) اس جماعت کے بارے میں یہ طے کر لیا گیا کہ یہ تھیہ اسلامی اصولوں یعنی نظام بیعت پر استوار ہو گی جس کے ارکان کے لئے امیر کے ہر حکم کی بے چون و چرا اور بدول و جان اطاعت لازم ہو گی۔ گویا ”سمع و طاعت“ کا اصول اپنی حقیقی صورت میں یہاں تاذ و چاری ہو گا۔ گو ڈاکٹر سید ظفر الحسن صاحب کے خط میں ”سمع و طاعت“ کے ساتھ ”نی المعرف“ کی شرط نہ کوہ نہیں ہے، تاہم ہم سمجھتے ہیں کہ یہ اتنی بین حقیقت ہے کہ اس کی صراحت کی ضرورت انہوں نے محسوس نہیں کی اور اسے از خود شامل سمجھا۔

(۴) مجوزہ جماعت کے بارے میں یہ بھی طے کیا گیا کہ اس میں امیر کو کلی اختیارات حاصل ہوں گے۔ مجلس شوریٰ کا کام فقط مشورہ دینا ہو گا نہ کہ کثرت رائے سے فیصلہ کرنا۔ نیز یہ کہ امیر کو مجلس شوریٰ کی تمام تحریکوں اور فیصلوں کو بر طرف کر دینے کا اختیار بھی حاصل ہو گا، جسے عرف عام میں ”ویٹو“ (VETO) سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

(۵) ”صورت شمشیر ہے دست قضا میں وہ قوم“ کے مصدق اس جماعت میں فداکاروں کی ایک خفیہ جماعت امیر کے ہاتھ میں تکوار کی طرح کام کرے گی۔ اور اس جماعت میں ارکان دو طرح کے ہوں گے : (i) عام ارکان اور (ii) ارکان خاص۔

(۶) اگرچہ اس جماعت کے تمام ارکان ہندوستان میں مسلمانوں کے عروج و اقبال کی

خاطرا پناشن من و حصن نچادر کرنے کا عہد اور امیر کے ہاتھ پر سمع و طاعت کی بیعت کریں گے، تاہم اس جماعت کی ریڑھ کی ہڈی کا مقام ارکان خاص کو حاصل ہو گا۔ ان سے جو بیعت لی جائے گی اس میں غایت اور مقصود کے طور پر "ہندوستان میں مسلمانوں کے عروج و اقبال" کا ذکر نہیں ہو گا بلکہ "اسلامی اصولوں پر حکومت قائم کرنا" غایت کے طور پر متصور ہو گا۔

(۸) جماعت کے تمام اہم مناصب صرف ارکان خاص کے لئے مخصوص ہوں گے اور "قدا کاروں" کی جماعت بھی انہی میں سے ترتیب دی جائے گی۔

(۹) جماعت مجاہدین علی گڑھ کے پیش نظر اصلًا پوری دنیا میں اسلامی اصول پر حکومت قائم کرنا یعنی دین حق کا عالمی غلبہ تھا، لیکن ظاہریات ہے کہ جماعت کے موسمیں اس بات کو بخوبی جانتے اور سمجھتے تھے کہ یہ کام مرحلہ دار ہی ممکن ہے۔ اس کا آغاز کسی ایک خطے سے ہو گا اور پھر یہ معاملہ بتدریج وسعت پذیر ہو گا۔ چنانچہ یہ اسی حقیقت پسندی کا مظہر ہے کہ ڈاکٹر سید ظفرالحسن نے اپنے لئے کام کی جو ترتیب میں کی اس میں انہوں نے اپنا ہدف اول شمال مغربی ہند کو قرار دیا ہے۔ اس حد تک غایت کی تحریک کے بعد بنگال و آسام تک اس کام کو وسعت دینا، پھر شمالی ہند تک، اس کے بعد پورے ہندوستان پر، پھر دنیا کے اسلام پر اور آخر میں پوری دنیا پر اسلامی حکومت کا قیام ان کے پیش نظر تھا۔

گویا ایک اصولی اسلامی انتظامی جماعت کا مکمل نقشہ ہم اس خاکے میں دیکھ سکتے ہیں۔ اور ہمارے لئے نہایت اطمینان کی بات یہ ہے کہ تنظیم اسلامی کی اٹھان بھی محمد اللہ تقریباً انہی خطوط پر ہوئی ہے۔ ہمارا دعویٰ ہے کہ یہ طریق تنظیم بر اہر راست نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی حست و سیرت اور اسلام کے قرآن اول سے ماخوذ ہے، اور ہمیں خوشی ہے کہ حکیم الامت اور مجدد فکر اسلامی علامہ اقبال اور ان کے نیازمند ڈاکٹر سید ظفرالحسن نے بھی جو خود اپنی جگہ علم و فضل کا کوہ ہمالہ تھے، نظام بیعت و امارت ہی کو صحیح اسلامی اصول جماعت قرار دیا۔ یہی نہیں بلکہ جماعت کی تنظیمی ہیئت سے متعلق تفصیلی خاکہ جوانہوں نے مرتب کیا وہ بھی بہت سے انتہارات سے حیرت انگیز طور پر تنظیم اسلامی کے نظام کے مشابہہ اور

مماشی ہے۔ گویا ”متفق گر دید رائے بوعلی بارائے ما“۔ لطف کی بات یہ ہے کہ حضرت علامہ کی حیات کے اس اہم گوشے اور ایک اسلامی انقلابی جماعت کی ہیئت تنظیمی کے بارے میں حضرت علامہ کے خیالات و نظریات سے تنظیم اسلامی کے امیر اور ان کے ساتھی تا حال بے خبر تھے، اور ڈاکٹر برہان احمد فاروقی کی یہ وقیع تصنیف اگر منظر عام پر نہ آتی تو آئندہ بھی شاید ہمیشہ کے لئے بے خبری رہتے۔ اس کے باوجود اکثر جزویات تک میں کامل اتفاق کا پایا جانا انتہائی حیران کن ہے اور یعنی طور پر اس امر کا مظہر ہے کہ امیر تنظیم اسلامی ڈاکٹر اسرار احمد کو علامہ اقبال کے ساتھ صرف ذہنی و فکری ہی نہیں ایک خصوصی روحاںی نسبت بھی حاصل

اُدھر علی گڑھ میں ڈاکٹر سید ظفرالحسن، حضرت علامہ اقبال کے افکار سے متاثر ہو کر ۱۹۳۲ء میں جماعت مجاہدین علی گڑھ کے نام سے بیعت اور امارت کی بنیاد پر فداکاروں پر مشتمل ایک اصولی انقلابی جماعت کی رانغ بیل ڈال چکے تھے اور حضرت علامہ کی جانب سے اس کام کی تکمیل اور بھرپور تائید سے حوصلہ پا کرنہ صرف یہ کہ اسے زیادہ بھرپور انداز میں آگے بڑھانے اور وسعت دینے کے شدید آرزو مند تھے بلکہ اس بات کے بھی شدت کے ساتھ متنبہ تھے کہ خود حضرت علامہ اس جماعت کی امارت کی ذمہ داری سنبھالیں تاکہ ان کی قیادت اور رہنمائی میں مسلمانان ہند اپنے اصل ہدف یعنی ”اسلامی اصول پر حکومت قائم کرنے“ کی جانب موثر انداز میں پیش قدمی کر سکیں، اُدھر لاہور میں حضرت علامہ کے ایک اور عقیدت مند خواجہ عبد الوحید نے ۱۹۳۳ء کے لگ بھگ برآ راست حضرت علامہ کی رہنمائی میں ”جمعیت شبان المسلمين“ کے نام سے اسی طرز کی ایک جماعت کی تاسیس کی کوشش کا آغاز کر دیا۔ اس جماعت کی ضرورت و اہمیت کی وضاحت اور اس کے نقشہ کار پر مشتمل جواب ابتدائی دستاویز مرتب کی گئی وہ اس دستاویز سے بہت مشابہ تھی جو ڈاکٹر سید ظفرالحسن صاحب نے جماعت مجاہدین علی گڑھ کے ابتدائی خاکے کے طور پر مرتب کی تھی (۱)۔ ڈاکٹر سید ظفرالحسن کے نام حضرت علامہ نے ۱۹۳۵ء کو جنوری ۲۵ء کو جو خط تحریر فرمایا تھا اس کے ان الفاظ میں کہ ”شاید خواجہ عبد الوحید صاحب نے آپ کو لکھا ہو گا“

(۱) تفصیل کے لئے دیکھئے ڈاکٹر برہان احمد فاروقی کی کتاب ”علام اقبال اور مسلمانوں کا سیاسی نصب الحسن“

یہاں کے لوگوں نے بھی تجویز کا گرم جوشی سے خیر مقدم کیا ہے، اگر کوئی اچھی جمیعت پیدا ہو گئی تو میں آپ کو اور میر صاحب کو چند گھنٹوں کے لئے لاہور آنے کی تکلیف دوں گا۔“ اسی جانب اشارہ ہے۔ ان الفاظ کے میں السطور میں صاف پڑھا جاسکتا ہے کہ ”جمیعت شبان المسلمين“ کے قیام کی تجویز کو حضرت علامہ کی نہ صرف مکمل حمایت حاصل تھی بلکہ اس کے لئے تفصیلی نقشہ کار بھی علامہ کی رواہ راست رہنمائی میں مرتب کیا گیا تھا۔ چنانچہ اس کے بارے میں ڈاکٹر برہان احمد فاروقی لکھتے ہیں :

”علامہ اقبال نے اپنے مکتوب گرامی مورخ ۱۷ جنوری ۱۹۳۵ء میں خواجہ عبد الوہید صاحب کی جس تحریر کی طرف اشارہ کیا ہے وہ علامہ اقبال ہی کے ایماء سے جمیعت شبان المسلمين ہند کے نام سے ایک وسیع کارکن جماعت کے قیام کی ضرورت کے پیش نظر لکھی گئی تھی اور اس میں اس جماعت کے قیام کے لئے تائید طلب کی گئی تھی۔“

(علامہ اقبال اور مسلمانوں کا سیاسی نصب المعن، ص ۳۵)

جماعت مجدهیں علی گڑھ کے دستور کی مانند اس تحریر یادستاویز میں بھی ایک اصولی اسلامی جماعت کا مکمل خاکہ موجود ہے۔ اس تحریر کے درج ذیل اقتباسات کو توجہ سے پڑھئے :

”قوم کی شیراازہ بندی اس وقت تک نہیں ہو سکتی جب تک کہ افراد قوم کی ایک فرد واحد کی زیر قیادت مصروف عمل ہونا گوارانہ کریں۔ یہی چیز تھی جس کی طرف ارکان اسلام میں سے اہم ترین رکن، نماز مسلمانوں کو لے جانا چاہتی ہے۔ کسی قوم کی تمام عملی زندگی کا خلاصہ ان یہی تین لفظوں ”جماعت“، ”امارت“ اور ”اطاعت“ میں بیان کیا جاسکتا ہے اور جب تک یہ تینوں چیزوں کوئی قوم اپنے اندر پیدا نہ کرے اس وقت تک وہ قوم کھلانے کی مستحق نہیں ہو سکتی۔“

”... آج مسلمانوں کی دنیوی اور آخری نجات کے لئے وقت کی سب سے بڑی ضرورت ایک ایسی جماعت کا قیام ہے جس کے افراد ایک طرف آپس میں اخوت و اتحاد اور اشتراک عمل کا بہترن نمونہ اور دوسری طرف ایک امیر کی کامل اطاعت کا عملی ثبوت پیش کر سکیں۔“

مقام غور ہے کہ مندرجہ بالا اقتباسات مغربی طرز کی جمیوری جماعت پر منطبق ہوتے ہیں یا ایک اصولی اسلامی جماعت کی بہترین عکاسی پر مشتمل ہیں؟ یہ علامہ اقبال کی واقعیت پسندی کا بہت بڑا مظہر ہے کہ ریاست کی سطح پر جمیوری اقدار کے بہت بڑے حامی ہونے کے باوجود اور اس امر کے باوصف کہ وہ ”رہی پبلکن“ طرز حکومت کو عصر حاضر کا ایک اہم تقاضا ہی نہیں اسلامی تعلیمات کے عین مطابق گردانئے ہیں، ”اصولی اسلامی حکومت کے قیام“ اور ”اعلاء کلمۃ اللہ“ کے لئے قائم ہونے والی جماعت کے بارے میں ان کا ذہن بالکل واضح تھا کہ ایسی جماعت کا قیام نہ صرف یہ کہ ایک ناگزیر ضرورت ہے بلکہ وہ جماعت یعنی طور پر امارت اور بیعت کی بنیاد پر ہی استوار کی جاسکتی ہے۔ لیکن آج علامہ کے خوان علم و رانش سے استخواں چنے والے بعض دانشور ایسی جماعت کے قیام کی ضرورت و اہمیت ہی کے سرے سے منکر ہو گئے ہیں اور امارت اور بیعت کے الفاظ تو ان کے نزدیک گالی سے کم نہیں ॥ یہ نتیجہ ہے اس ”فکری توازن“ کے فقدان کا جو حضرت علامہ کا طرہ امتیاز تھا۔ یہ امر واقعہ ہے کہ جو لوگ ”عقل“ کو اپنے اوپر حاوی کر کے عقل کی غلامی {۲} اختیار کر لیتے ہیں اور اسے ”چراغ راہ“ سمجھنے کی بجائے ”منزل“ {۳} قرار دے بیشتر ہیں وہ اسی نوع کے عدم توازن کا شکار ہو جاتے ہیں۔

ایک اصولی انقلابی جماعت کے امیر کو کہنے صفات کا حامل ہونا چاہئے، اس بارے میں اس دستاویز میں شامل درج ذیل چراگراف اس کے مرتبین کے فکری اعتدال اور فہم و بصیرت کا منہ بولتا ہوتا ہے۔ آپ بھی پڑھئے!

”محوزہ جماعت کا امیر کسی ایسے بزرگ کو منتخب کرنا چاہئے جو ایک طرف تعلیم و تدین اور تاریخ اسلام کا بہترین سمجھنے والا ہو اور دوسری طرف مغرب کی سیاسی چالبازیوں اور علمی بلند پروازیوں سے بھی پورا و اتفق ہو۔ جس کے دل میں قوم و ملت کا ذر و بھی موجود ہو اور جس کی ذات سے ایثار اور جان فروشی کی توقع بھی ہو۔

{۲} ”صحیح ازل یہ بھے سے کہا جبرئیل نے۔ جو عقل کا غلام ہو وہ دل نہ کر قبول (اقبال)

{۳} ”مگر جا عقل سے آگے کر یہ نور۔ چراغ راہ ہے منزل نہیں ہے (اقبال)

سلکتی ہو۔ جس کا ایمان سلطین زماں کے دبدبے اور شوکت سے مترزاں نہ ہو سکے اور جس کے عزائم میں غیر ہمدرد حکومتوں کا جرود قبر کمزوری پیدا نہ کر سکے۔ جس کے خزانہ معلومات میں مشرق و مغرب کے اخبار حکم موجود ہوں اور جس کے تذیرہ و تفسیر کی قرآن و سنت سے تصدیق ہوتی ہو۔ جب ایسا رہنا ایک جماعت کے ہاتھ آجائے تو اس کے افراد بلانوف و خطر اپنے آپ کو اس کے پرداز دیں۔ ”

تبلیغی بیت اور جماعتی ساخت کے اختبار سے تنظیم اسلامی کا جمیعت شبان المسلمين ہند سے معاشر و مشابہ ہو ہاتھ بالکل واضح ہے ہی، انتخابی سیاست میں حصہ لینے یا نہ لینے اور قومی سیاسی امور پر اظہار رائے کرنے یا اس پر سکوت اختیار کرنے کے مسئلے میں بھی جمیعت شبان المسلمين ہند کی پالیسی نہایت حقیقت پسندانہ اور تنظیم اسلامی کی پالیسی سے پورے طور پر مشابہ اور ہم آہنگ تھی۔ اسی دستاویز کا درج ذیل اقتباس ملاحظہ ہوا:

”... یہ جمیعت سردست کوئی سیاسی پارٹی نہ ہو گی اور نہ کونسلوں اور اسٹبلی کے لئے امیدوار کھڑے کرے گی۔ مگر چونکہ قوموں کی اجتماعی حیات پر سیاسیات کا ایک گمرا اثر پڑتا ہے، اس لئے یہ جماعت ان تمام سیاسی امور میں مسلمانان ہند کی اجتماعی زندگی پر موثر ہونے کے لئے حسب تقاضائے وقت مسلمانوں کے سیاسی افکار کی تربیت کے لئے اپنی رائے کا اظہار کرتی رہے گی۔ اس طرح گونی الحال اس جماعت کو سیاسیات میں عملی اقدام سے کوئی سروکار نہ ہو گا لیکن امیر جماعت کو اختیار ہو گا کہ بوقت ضرورت جماعت کو ایسے مقاصد کے لئے بھی تیار کرے۔“

اسی طرح جمیعت کے مجوزہ دستور میں امیر اور اس کے اختیارات کی تفصیل جن الفاظ میں درج کی گئی ہے ان سے یہ اندازہ لگانا مشکل نہیں کہ حضرت علامہ اور ان کے قریب ساتھی ایک اصولی اسلامی انقلابی جماعت کے تقاضوں سے بخوبی باخبر اور اسلام کے تصورِ امارت کا صحیح اور اک رکھتے تھے۔ ملاحظہ ہو :

”پلا امیر تاحیات امیر رہے گا۔

امیر کو اختیاراتِ کلی حاصل ہوں گے۔

امیر کے لئے لازم ہو گا کہ وہ ارکان اسلام کا پابند ہو اور سادہ زندگی بسر کرے۔

امیر مجلس شوریٰ کے فیصلوں کی پابندی پر مجبور نہ ہو گا بلکہ ہر محاٹے میں حکم ہو گا۔“

جماعت کے اندر مشورہ و مشاورت کی فضائو برقرار رکھنے کی خاطرا امیر کے بارے میں طے کیا گیا کہ وہ مجلس عاملہ کے اجلاس میں ایک عمد نامہ پر دستخط کرے گا جس میں یہ الفاظ بھی شامل ہوں گے :

”میں حتی الامکان ہر محاٹے میں مجلس مشاورت کے مشورے سے کام کروں گا۔“

تاہم اس کے فوراً بعد دستور میں یہ صراحة بھی موجود ہے جو آج کے جمہوریت پسندوں کو بہت کھلکھلے گی :

”امیر مجلس مشاورت کے مشورے اور مجلس تنقیدیہ کی وساطت کے بغیر احکام صادر کر سکتا ہے۔“

(علامہ اقبال اور مسلمانوں کا سیاسی نصب المعن - ص ۳۲)

اسی طرح ارکان جماعت کے لئے جو عمد نامہ مرتب کیا گیا اس کے الفاظ بھی اس امر کا واضح طور پر پڑھ دیتے ہیں کہ یہ ایک شیخیہ اسلامی جماعت تھی جس کا قیام ”اعلاء کلمۃ اللہ“ کے لئے عمل میں آیا تھا۔ اس عمد نامہ کے چیدہ چیدہ نکات درج ذیل ہیں۔ یوں محسوس ہوتا ہے کہ گویا تنظیم اسلامی کے دستور العمل ہی کو قدرے مختلف الفاظ میں پیش کیا گیا ہے :

○ میں اعلائے کلمۃ اللہ اور ہندوستان میں مسلمانوں کی بہتری کے لئے اپنی جان مال، آسانیش اور جاہ ہر چیز قربان کرنے کے لئے ہمیشہ تیار اور آمادہ رہوں گا۔

○ ارکان اسلام اور اخلاق صالحہ کی پابندی کی پوری کوشش کروں گا۔

○ جماعت کے اجتماعات میں شامل ہو اکروں گا۔

○ جماعت کا اخبار با قابلہ و پڑھتا رہوں گا۔

○ کسی سیاسی جماعت میں بغیر اجازت امیر کے شامل نہ ہوں گا۔

○ اسلام کی تعلیم، تاریخ اور تدین کا مطالعہ کروں گا۔

○ غیر ضروری اور خلاف شریعت، مغرب اخلاق، رسومات سے پرہیز کروں گا۔

○ امیر جماعت کے احکام (بالواسطہ یا بلا واسطہ) پر بے چون و چڑا عمل کروں گا۔

○ میں اپنے بچوں (لڑکوں اور لڑکیوں) کے تعلیم و تربیت صحیح اسلامی اصول کے مطابق کروں گا۔

○ میں ہر قسم کے صدقات جمیعت کے بیت المال میں جمع کروں گا۔“  
مجلس تفیذیہ یا جسے آج کی اصطلاح میں مجلس عاملہ کہا جاتا ہے، کے بارے میں درج ذیل امور دستور میں طے کئے گئے:

”○ اس مجلس کے تمام ارکان کا انتخاب امیر کرے گا۔

○ یہ مجلس، مجلس شوریٰ اور مجلس عامہ کے فیصلوں پر عمل در آمد کرائے گی۔

○ تعداد ارکان سات ہوگی۔

○ کورم تین کا ہو گا۔

○ مجلس کا انتخاب سالانہ ہو گا۔“

اسی طرح مجلس شوریٰ کے انتخاب اور اس سے متعلق دیگر اہم معاملات کے بارے میں جو امور طے پائے ان میں بھی مجلس تفیذیہ کے انتخاب کی مائنڈ ”امیر“ کو غیر معمولی اختیارات دیئے گئے ہیں۔ ملاحظہ کیجئے:

”۱۔ اس مجلس کے بیس ارکان ہوں گے۔

۲۔ دس ارکان کا انتخاب امیر کرے گا۔

۳۔ دس ارکان کا انتخاب مجلس عامہ کرے گی۔

۴۔ کورم سات کا ہو گا۔

۵۔ مجلس کا انتخاب سالانہ ہو گا۔

۶۔ یہ مجلس امیر کے حسب نشاجع ہو کر جماعت کے کار و بار کے متعلق مشورہ دے گی۔“

مایاں کے ٹھمن میں یہ طے پایا کہ ہر دو کن جمیعت ہر ماہ کم از کم چار آنے جمیعت کے خزانے میں داخل کرے گا۔ یاد رہے کہ اس دور کے چار آنے قدر و قیمت کے لحاظ سے کم و بیش آج کے ۱۰۰ اردو پاؤں کے مساوی تو ضرور ہوں گے.....

جماعت کی مجلس عامہ اور سالانہ اجلاس عام کے بارے میں جو امور طے کئے گئے وہ

بھی یقیناً قارئین اور بالخصوص رفقاءِ تنظیمِ اسلامی کی وچھپی کا موجب ہوں گے :

۱۔ جماعت کا ہر دو کن مجلس عاملہ کا رکن ہو گا۔

۲۔ یہ جماعت سال میں ایک بار لا ہور میں اپنا اجلاس عام کرے گی۔

۳۔ سالانہ اجلاس لا ہور کے علاوہ اور شرودیں میں بھی ہو سکتا ہے۔

یہ دستور بعض اعتبارات سے تشنہ محسوس ہوتا ہے، بالخصوص یہ اہم مسئلہ کہ جماعت کے اندر انظہارِ رائے کے چینلز کون کون سے ہوں گے، مشاورت کا تفصیلی نظام کیا ہو گا اور اختلافِ رائے کا طریق کار اور Process کیا ہو گا۔ بھرالہ تنظیمِ اسلامی کے دستور العلی میں، جس کی تدوین میں اوقات اور صلاحیتوں کا اچھا خاصاً تاثر صرف ہوا، ان تمام گوشوں کا عدوہ طریقے پر احاطہ کیا گیا ہے اور وہ امور جو جمیعت شبانِ المسلمين ہند کے دستور میں تشنہ نظر آتے ہیں ان کی تلفی کا مکمل سامان بھی فراہم ہو گیا ہے۔ ہمیں یقین ہے کہ علامہ اقبال کی تجویز کردہ یہ جماعت اگر اپنے سفر کا پاقاعدہ آغاز کر دیتی اور کچھ عرصہ منزل کی جانب اپنا سفر جاری رکھتی تو وہاں بھی بحد رفع ان تشنہ گوشوں کی تلفی کا سامان ہو جاتا۔

☆ ☆ ☆

علامہ اقبال کی رہنمائی میں "جمعیت شبانِ المسلمين ہند" کے قیام کی تجویز کو تحریری شکل دینے اور اس کی تشكیل کے لئے بھاگ دوڑ کرنے والے حضرت علامہ کے نوجوان ساتھی خواجہ عبدالودید نے تحریک شبانِ المسلمين کے تعارف پر مشتمل اپنے ایک مضمون میں جو اقبال اکیڈمی پاکستان کے مجلہ "اقبال رویو" کی جولائی ۱۹۶۴ء کی اشاعت میں شائع ہوا، بصرافت لکھا ہے کہ "جماعت مجاہدین علی گڑھ" اور "جمعیت شبانِ المسلمين ہند" دونوں جماعتوں کے قیام کا اصل مقصد "اعلانِ کلمتہ اللہ" تھا<sup>(۲)</sup> اور یہ کہ دونوں جماعتوں کے

(۲) اس امر کی بھرپور تائید دونوں جماعتوں کی اساسی دستاویزات اور دستور العلی سے متعلق تفصیلات سے بھی ہوتی ہے جن قادرے تفصیلی ذکر سطور بالا میں کیا جا پکا ہے۔ تاہم یہ دلتی ہے کہ اس کھلی حقیقت کے ہوتے ہوئے بھی بعض لوگ مصروف کر رہے ہیں کہ ان جماعتوں کے قیام کا مقصد محض مسلمان ہند کی سیاسی آزادی کا حصول تھا جو بالآخر مسلم لیگ کے ذریعے پورا ہو گیا۔۔۔۔۔ اسی طرح بعض حضرات کا خیال ہے کہ ان دونوں جماعتوں کے قیام سے علامہ اقبال کا مقصود محض ایک "کلچرل انسٹی ٹوٹ" قائم کرنا تھا،۔۔۔۔۔ ناظر۔

سرکردہ افراد کے ذہنوں میں مشترک امیر کے طور پر اسی شخص کا نام تھا جس کے انقلاب آفرین افکار نے ان کے دلوں میں احیاء اسلام کی جوست جگائی تھی، یعنی علامہ ڈاکٹر محمد اقبال۔ خواجہ عبد الوہید لکھتے ہیں :

”بیسویں صدی کے ربع اول میں اسلامیان ہند نے بڑی بڑی عظیم الشان تحریکیں چلا کیں جن کا تعلق برادر اسٹ برطانوی استعمار کے خلاف جدوجہد کرنے سے تھا۔ تحریک خلافت کے بعد مسلمانان ہند پر یاس و قتوطیت کا عالم چھاگیا۔ اس کے بعد مختلف مقامات کے حاس مسلمانوں میں اعلاء کلتہ اللہ کے لئے جذبہ عمل بیدار ہوا۔ ۱۹۳۵ء کے لگ بھگ مختلف طرح کے لوگوں میں احیائے اسلام کے لئے سوچ پھر شروع ہو گئی تھی۔ علی گڑھ میں ڈاکٹر سید ظفرالحسن صاحب صدر شعبہ فلسفہ مسلم یونیورسٹی اور مشرقی ہنگام میں میر غلام بھیک نیرنگ جیسے لوگ اس موضوع پر سوچ پھر کر رہے تھے۔ اسی زمانے میں لاہور کے چند نوجوان بھی اس طرف متوجہ ہوئے۔ ان سب لوگوں کے اس سوچ پھر کے لئے مرکزی شخصیت ایک ہی تھی، یعنی علامہ سر محمد اقبال“ چنانچہ ان میں سے ہر ایک علیحدہ علیحدہ ان سے زبانی یا تحریری طور پر پادلہ خیالات کر رہا تھا۔“



خواجہ عبد الوہید نے اپنے مذکورہ مضمون میں اپنی ذاتی ڈائری سے ۲۸ فروری ۱۹۳۵ء سے ۱۲ ستمبر ۱۹۳۵ء تک کے عرصے میں پیش آنے والے وہ چیدہ چیدہ واقعات نقل کئے ہیں جو جمیعت شبان المسلمين ہند کی تاسیس و تکمیل اور اس ضمن میں درجہ پر درج ہونے والی پیش رفت سے متعلق ہیں۔ ڈاکٹر بہان احمد فاروقی صاحب نے اپنی کتاب میں خواجہ صاحب کے مضمون میں شامل تمام تفصیلات درج کرنے کے علاوہ علامہ اقبال سے اپنی ہان ملاقاتوں کا ذکر بھی کیا ہے جو انہوں نے اسی عرصے کے دوران ڈاکٹر سید ظفرالحسن

ہر بکریہ اسے کیا کئے ایہ طرز ظفر صرف ان لوگوں کا ہو سکا ہے جنہوں نے یا تو ڈاکٹر بہان احمد فاروقی کی کتاب کے مخفی سرسری اور جزوی مطالعے پر اکتفا کی ہے یا پھر جماعت امارات بیعت اور امامت امیر کے تصورات سے انہیں اس درجے ذہنی بُعد ہے کہ ان سے بہ صورت انداخت برخان کی ایک نظریاتی ضرورت بن چکا ہے۔ واللہ اعلم

صاحب کے خصوصی نمائندے کے طور پر حضرت علامہ سے کیس۔ زیر نظر مضمون میں ان تمام و اتعات و تفصیلات کا من و عن بیان پیش نظر نہیں ہے، تاہم چیدہ چیدہ و اتعات اور بعض اہم معاملات کا تذکرہ ضروری ہے۔

۲۸ فروری ۱۹۳۵ء کے حوالے سے اپنی ڈائری کے جو چند جملے خواجہ صاحب نے اپنے مضمون میں درج کئے ہیں ان سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ جمیعت شبان المسلمين ہند کا سارا نقشہ حضرت علامہ نے خود تجویز کیا تھا اور اسے انہی خطوط پر مرتب کیا تھا جن خطوط پر ڈاکٹر سید ظفر الحسن صاحب نے جماعت مجاہدین علی گڑھ کو استوار کیا تھا۔ خواجہ صاحب لکھتے ہیں :

”کل رات صوفی صاحب کے ہاں (مراویں صوفی غلام مصطفیٰ تمیسم) اس غرض سے مجلس مشاورت منعقد ہوئی کہ سر محمد اقبال کے تجویز کردہ نظام شبان المسلمين پر خور کیا جائے۔ وراثیل یہ سکیم جو ہمارے ذریعہ خور ہے غلام بھیک نیرنگ اور ڈاکٹر سید ظفر الحسن کی تجویز کی ہوئی ہے، جس کا مقصد ہندوستان میں مسلمانوں کا عروج و اقبال ہے۔ افسوس ہے کہ ان دونوں کی طرف سے آئے ہوئے کاغذات ڈاکٹر صاحب کے پاس ہیں اور وہ بخوبی پال گئے ہوئے ہیں۔ اس لئے اس مسئلے پر صحیح طور پر خور نہیں ہو سکتا۔“

۱۵ اپریل ۱۹۳۵ء کی ڈائری کے حوالے سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ علامہ کی تجویز کردہ سکیم کو تحریری صورت میں مرتب کرنے کا کام خواجہ عبدالوحید صاحب نے سراجام دیا تھا۔ اور حضرت علامہ کی ہدایت پر انہوں نے اس مضمون میں ڈاکٹر سید ظفر الحسن اور میر غلام بھیک نیرنگ سے سلسلہ جنبشی کا آغاز بھی کیا۔ ڈائری ملاحظہ ہو :

”۱۵ اپریل ۱۹۳۵ء۔ کل حسب الارشاد سر محمد اقبال ایک مضمون مجوزہ جمیعت شبان المسلمين تیار کیا اور دفتر جاتے ہوئے حضرت علامہ کو دکھایا۔ انہوں نے پسند فرمایا۔ دفتر میں مشرافت بھی سے اس مضمون کی چار نکلیں کرالیں۔ اب ان پر لوگوں کے دخنخڑ کرائے جائیں گے۔ پھر دخنخڑ کرنے والوں کا جلاس ہو گا جس میں جمیعت کارکی طور پر قیام اور امیر کا انتخاب ہو گا اور اس کے بعد قیام و انتخاب کا اعلان کیا جائے گا۔“

جس زمانہ میں میرے احباب کی توجہ اس طرف ہوئی تھی ہم میں سے کوئی بھی اس حقیقت سے واقف نہ تھا۔ جب پہلی مرتبہ علامہ مرحوم سے اس بارے میں مفہوم ہوئی تو انہوں نے فرمایا کہ میر غلام بھیک نیرنگ اور ڈاکٹر سید ظفر الحسن صاحب بھی ان مخطوط پر سوچ رہے ہیں اور انہوں نے اپنے خیالات تحریر میں پیش کئے ہیں۔ آپ لوگ ان سے خط و کتابت کر کے دونوں کی تجویز حاصل کریں۔ چنانچہ میں نے ان دونوں بزرگوں سے خط و کتابت شروع کر دی.....”



اپریل کے او اخیر میں ڈاکٹر سید ظفر الحسن صاحب نے علی گڑھ سے اپنے دو ہونہار شاگردوں کو بطور نمائندہ لاہور بھجا تاکہ وہ علامہ اقبال اور خواجہ عبد الوہید صاحب سے مل کر جمیعت شبان المسلمين کی مجوزہ سیم کے بارے میں تفصیل طور پر تبادلہ خیال کریں۔ علی گڑھ سے آئے والے ان دو صاحبان میں ایک ڈاکٹر بہان احمد فاروقی صاحب تھے جن کے ذریعے جماعت مجاہدین علی گڑھ سے متعلق جملہ معلومات ہم تک پہنچی ہیں اور وہ سرے ڈاکٹر ایم ایم احمد صاحب تھے۔ ڈاکٹر سید ظفر الحسن نے اپنے ان دونوں شاگردوں کو یہ ہدایت بھی کی تھی کہ وہ حضرت علامہ کو اس بات پر آمادہ کریں کہ وہ دونوں جماعتوں کے مشترک امیر کے طور پر جماعت کی امارت کی ذمہ داری قبول کریں تاکہ سب تحدیوں کا ایک امیر کی قیادت میں اس مبارک جدوجہد کا آغاز کر سکیں۔ ان دونوں حضرات کی حضرت علامہ اور خواجہ عبد الوہید صاحب کے ساتھ باقاعدہ میٹنگ ۲۸ اپریل ۱۹۴۵ء کو علامہ کے مکان (جادیہ منزل، واقع مسروڑ، لاہور) پر ہوئی۔ ڈاکٹر بہان احمد فاروقی نے علامہ کے ساتھ اپنی اس اہم ملاقات کا ذکر بائیں الفاظ کیا ہے :

”۲۸ اپریل ۱۹۴۵ء کو راقم الحروف (بہان احمد فاروقی) اور ایم ایم احمد صاحب علامہ اقبال کی خدمت میں ان کے مکان جادیہ منزل (واقع مسروڑ لاہور) میں حاضر ہوئے۔ مغرب کا وقت ”جماعت شبان المسلمين“ کے بارے میں مفہوم کرنے کے لئے متعدد ہوا تھا تاکہ خواجہ عبد الوہید صاحب کو بھی مع ان کے دوستوں کے بلا یا جا سکے۔

جب ہم سب حضرت علامہ کے مکان پر جمع ہوئے تو ایک الگ تنقیح کی احتیاج اور اس کے قیام کی شرائط پر حضرت علامہ نے گفتگو شروع کی... حضرت علامہ نے فرمایا کہ میری رائے یہ ہے کہ مسلمانوں کی کوئی تحریک اس وقت تک کامیاب نہیں ہو سکتی جب تک اس کے روشنی پرلوکی تربیت بھی نہ ہو۔ میں نے عرض کیا کہ آپ اس کے لئے تیار ہوں تب یہ پرلو ابتداء سے سامنے رکھا جاسکتا ہے کیونکہ مجھے یہ کہ کریماں بھیجا گیا ہے کہ اگر آپ اس کے لئے تیار ہوں تو ابھی علی گروہ جا کر ڈاکٹر سید ظفرالحسن صاحب کو یہاں لا کر آپ کے دست مبارک پر بیعت کر کے آپ کی امارت میں جماعت کے قیام کا اعلان اخبارات میں کر کے کام شروع کر دیتے ہیں، مگر حضرت علامہ خاموش ہو گئے اور اگلے روز یعنی ۱۲۹ اپریل کو خواجہ عبد الوہید صاحب کے مکان پر میٹنگ ہوئی۔ اس میٹنگ میں جمیعت شبان المسلمين کے وسیعوں کے پارے میں جملہ امور طے کئے گئے۔

☆ ☆ ☆

اس کے بعد اس معاملے میں کیا پیش مرفت ہوئی، ڈاکٹر یہاں احمد فاروقی مرحوم نے اپنی اس کتاب میں اپنی جانب سے مزید کوئی تفصیل بیان نہیں کی، نہیں حضرت علامہ کے ساتھ اپنی ۱۲۸ اپریل ۱۹۳۵ء کی ملاقات پر کسی قسم کا کوئی تبصرہ کیا، تاہم انہوں نے تحریک شبان المسلمين کے پارے میں خواجہ عبد الوہید صاحب کے مضمون کے آخری حصہ کو جو ۱۲۱ اگست سے ۱۲۲ ستمبر ۱۹۳۵ء تک اور پھر ۱۳ اکتوبر ۱۹۳۶ء کی ڈائری سے ماخوذ یادداشتیں پر مشتمل ہے، میں و عن نقل کر دیا ہے۔ خواجہ صاحب کی ڈائری کے ان اور اوقت کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ ۱۲۱ اگست ۱۹۳۵ء کو جمیعت شبان المسلمين کی بنیاد باضابطہ طور پر رکھ دی گئی تھی۔ اس موقع پر تمام ارکان نے اطاعتِ امیر کا عمد کیا اور امارت کے لئے منعقدہ طور پر علامہ اقبال کا نام تجویز کیا گیا۔ خواجہ صاحب نے اپنی ڈائری میں ان حضرات کے نام بھی درج کئے ہیں جو شریک اجلاس تھے۔ ڈائری کا متعلقہ حصہ ملاحظہ ہوا

”۱۲۱ اگست ۱۹۳۵ء: ہمارے ہاں مجوزہ جمیعت شبان المسلمين کے ہمدردوں کا جلسہ ہوا جس میں جمیعت کی بنیاد رکھ دی گئی، نیزار کان نے تحریری طور پر اطاعتِ امیر کا عمد کیا اور جمیعت کی امارت کے لئے علامہ سر محمد اقبال“ کا اسم گرامی تجویز ہوا۔ نیز

جزل سیکرٹری کا کام ٹاقب صاحب کے پرداز ہوا اور خزانچی بدر صاحب مقرر ہوئے۔

آج ہمارے ہاں کا اجلاس بہت کامیاب رہا، غیر معمولی رونق تھی، نذرینیازی صاحب نے گفتگو کو بہت پر لطف بنا دیا۔ ان کے علاوہ ڈاکٹر عبدالجید صاحب، ٹاقب صاحب، افضل صاحب، بدر صاحب، طارق صاحب، ابوالخیر صاحب، پنی صاحب، خواجہ فلام دیگر صاحب، ارمان صاحب بھی تھے۔

۲۲ اگست کی ڈائری میں کوئی واقعہ تو نہ کوئی نہیں ہے، تاہم یہاں خواجہ صاحب نے حضرت علامہ کے بارے میں اپنا ایک تاثر درج کیا ہے جس سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ احیاء اسلام کی آرزو اور اس کے لئے فدائیں کی ایک جماعت کی تشكیل کی خواہش حضرت علامہ ہی کے نہیں، خود ان کے اپنے دل میں بھی کس شدت کے ساتھ موجود تھی۔ لکھتے ہیں :

”۲۲ اگست ۱۹۴۵ء: علامہ سر محمد اقبال“ کے دل میں اسلام کا جو درد موجود ہے اور اسلام کو دنیا میں اقبال اور سر بلند دیکھنے کا جو جذبہ ان کے قلب میں موجود ہے اس کے بروئے کار آئنے کی شدید ضرورت ہے اور اس کی صورت یہی ہے کہ ان کے گرد فدائیوں کا ایک ایسا گروہ جمع کر دیا جائے جو صدق دل کے ساتھ اپنے آپ کو ان کے پرداز کر دینے پر آمادہ ہو۔ اس صورت میں ایک طرف خود حضرت علامہ اقبال کے دل و دماغ میں ایک الیٰ حرکت پیدا ہو گی جو قوم سے کام لے سکے گی اور دوسری طرف وہ جماعت آپ سے وابستہ ہو چکی ہو گی جس میں زبردست قوت عمل بروئے کار آئے گی۔ خدا کرے کہ میرا یہ خواب سچا ہابت ہو اور نوجوانان اسلام کثیر تعداد میں ایک فعال جماعت کی صورت میں منظم ہو جائیں۔“

یکم ستمبر کو جمیعت شبان المسلمين کے اجلاس میں رکنیت فارم مطبوعہ شکل میں حاضرین میں تقسیم کئے گئے۔ اس اجلاس میں یہ بھی طے کیا گیا کہ جمیعت کی طرف سے ایک وفد حضرت علامہ سے ملاقات کر کے انہیں اب تک کی پیش رفت سے آگاہ کرے تاکہ اب اس کام کو جلد از جلد، حضرت علامہ کی قیادت اور رہنمائی میں بھرپور انداز میں آگے بڑھایا جاسکے۔ مطبوعہ فارم میں بھی امیر جماعت کے طور پر بھراحت حضرت علامہ ہی کا نام تجویز کے

انداز میں مذکور تھا۔ خواجہ صاحب کے اپنے الفاظ ملاحظہ ہوں :

”یکم ستمبر ۱۹۳۵ء: آج جمیعت شبان المسلمين کا اجلاس میرے مکان پر ہوا اور رکنیت کے مطبوعہ فارم حاضرین میں تقسیم ہوئے۔ قرار پایا کہ کل ایک وفد حضرت علامہ کی خدمت میں پیش ہو کر اس جماعت کی طرف سے چند معروضات پیش کرے اور کوشش کی جائے کہ جلد از جلد کام شروع ہو جائے۔

۲/ ستمبر ۱۹۳۵ء: آج دفتر الاسلام کو جاتے ہوئے میں علامہ سر محمد اقبال سے ملا اور انہیں مطبوعہ فارم (رکنیت) دکھایا۔ آپ نے فرمایا کہ یہ فارم ڈاکٹر سید خلف الرحمن صاحب کو علی گڑھ بھیجا جائے۔

اس فارم کا مضمون حسب ذیل ہے :

۱ - ہندوستان میں مسلمانوں کے عروج و اقبال کے حصول کے لئے جو جماعت قائم کی گئی ہے میں اس کا رکن بننے کے لئے تیار ہوں اور اس بات کا عمل کرتا ہوں کہ امیر کی اطاعت قرآن و سنت کے مطابق بہر حال اور ہر وقت بلا چون و چرا کروں گا۔

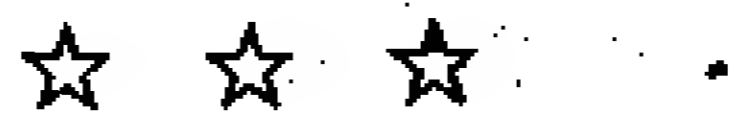
۲ - میں متنبی ہوں کہ اس جماعت کی امارت علامہ سر محمد اقبال مذکولہ کے درست مبارک ہیں ہو۔  
نام پتہ و دخخنا

اس کے بعد وسط مارچ ۱۹۳۶ء تک گویا اگلے قریباً چھ ماہ تک پیش آمدہ واقعات کے بارے میں خواجہ صاحب بھی بالکل خاموش ہیں۔ پھر ۱۳/ مارچ ۱۹۳۶ء کی ڈائری سے درج ذیل اقتباس انہوں نے اپنے مضمون میں شامل کیا ہے جس سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ اس چھ ماہ کے عرصے کے دوران نہ صرف یہ کہ اس باب میں مزید کوئی پیش رفت نہ ہو سکی بلکہ آرزوؤں اور امیدوں کی یہ خوشنما نسل بوجوہ پنپنے اور برگ و بار لانے کی بجائے ابتدائی مرحلے میں مر جا کر رہ گئی۔ خواجہ صاحب لکھتے ہیں :

”۱۳/ مارچ ۱۹۳۶ء: آج میرے مکان پر معتقدین اقبال کا جمیع ہوا جس میں راجہ حسن اختر اور پروفیسر نسیر الدین صاحب کے علاوہ جناب شاقب صاحب، پنچ صاحب، ابوالخیر صاحب، ڈاکٹر بھٹی صاحب بھی شریک ہوئے اور ظاہر ہوا کہ لوگ

اصل تجویز دربارہ جمیعت بیان المسلمين پر عمل پیرا ہونے کے لئے تاریخیں۔ وہ سب محسن اس بات کے حاصل تھے کہ ایک دارالعلوم قائم کیا جائے جہاں اقبال کی کتابوں کا مطالعہ اور ان کی تعلیمات کی نشر و اشاعت ہوا کرے۔ چنانچہ اس پر اجلاس ختم ہو گیا۔

ایک بڑی ہی خوش آئند تحریک کا ایک الناک انجام ہم لوگوں کے کمزور ارادوں کا شہوت پیش کرتا ہے۔“



یوں ایک اصولی اسلامی جماعت کے قیام کی یہ نہایت وقوع اور قابل قدر کوشش تشكیل و تاسیس جماعت کے ابتدائی مرافق کامیابی کے ساتھ طے کرنے کے بعد میدانِ عمل میں باقاعدہ قدم رکھنے سے قبل ہی حضرت انجام سے دوچار ہو گئی۔ اس میں جہاں علامہ اقبال کے ”معتقدین“ کی حکم ہمیشہ اور حکم کوئی طور پر داخل تھا وہاں زیادہ قرینِ قیاس پاٹ دہ ہے جو آل پاکستان اسلام ایجوکیشن کانگریس کے ڈائریکٹر چوہدری مظفر حسین صاحب نے ڈاکٹر رہان احمد فاروقی صاحب کی زیر نظر کتاب کے پیش لفظ میں بیان کی ہے، یعنی یہ کہ علامہ کی اس کوشش کے باوصف کہ وہ اس منصوبے کو پرداہ خفایہ رکھنا چاہئے تھے، برطانوی حکومت کی طرف سے حضرت علامہ اور ان کی سرگرمیوں کی گرانی پر مأمور افراد کو چونکہ اس منصوبے کا علم ہو گیا تھا لہذا یہ منصوبہ ترک کرنا پڑا۔ چودھری صاحب لکھتے ہیں :

”ڈاکٹر رہان احمد فاروقی کے اس مقالہ میں اس امر پر روشنی نہیں ڈالی گئی کہ یہ منصوبہ یا کیک کیوں ترک کر دیا گیا لیکن انہوں نے اس بات کی طرف اشارہ کر دیا ہے کہ اس طرح کے کاموں میں برطانوی استعمار کی طرف سے جو موافع پیدا کئے جا رہے تھے ان کے پیش نظر یہ منصوبہ بہت احتیاط اور رازداری کا تقاضا کرتا تھا، مگر علامہ اقبال کے وہ ”فادیں“ جو حکومت کی طرف سے ”علامہ اقبال کی گرانی پر مأمور تھے“ اس منصوبے سے واقف ہو گئے، اس لئے یہ منصوبہ ترک کر دیا پڑا۔ خواجہ عبدالوحید کی تحریر سے بھی اس امر کی تائید ہوتی ہے ”معتقدین اقبال“ میں

اس منسوبہ پر عمل پیرا ہونے کو تیار نہیں تھے۔“

بعض لوگوں نے ڈاکٹر بہان احمد فاروقی مرحوم کی اس روایت سے کہ ڈاکٹر سید خضر الحسن کی اس تجویز کے جواب میں کہ حضرت علامہ اس پوری تحریک کی قیادت سنہالیں اور منصب امامت قبول فرمائیں حضرت علامہ نے خاموشی اختیار کی، یہ مفہوم اخذ کیا ہے کہ علامہ نے اس تجویز کو قبول کرنے پر آمادگی ظاہر نہیں کی۔ لیکن مشہور عوای مقویے ”الخاموشی نہم رضا“ کے مصدق تھے حضرت علامہ کی خاموشی یقینی طور پر قبولیت کے متراوف قرار پاتا ہے۔ اس کی توثیق جناب بن اے ڈار کی اس روایت سے بھی ہوتی ہے جوانہوں نے اپنی کتاب ”The Letters and writings of Iqbal“ کے صفحہ پر درج کی ہے کہ ”علامہ نے امامت کے منصب کو بھگتے ہوئے قبول کر لیا تھا۔“

رہے حضرت علامہ کے وہ الفاظ جوانہوں نے اپنے ۱۲/ جولائی ۱۹۴۲ء والے خط میں جماعت مجاہدین علی گڑھ کے منسوبے کی بھروسہ تائید و توثیق کرنے اور اس کی تائید میں اپنی روحانی و اردو ادب کا ذکر کرنے کے بعد اپنے بارے میں اعتراض اور تحریر فرمائے تھے، یعنی :

”یہاں کے مذاق کی رو سے ایک ہی طریقہ مخواز ہو سکتا ہے، لیکن میں اس کے لئے اپنے آپ کو موزوں نہیں پاتا، یا یوں کہے اپنے میں اس حتم کی جرأت نہیں دیکھتا۔“

تو اولاً یہ الفاظ ان کی عالی عرفی اور منکر المزاجی کا مظہر ہیں، ثانیاً یہ تحریر ۱۹۴۲ء کی ہے، اور خود حضرت علامہ کا ۱۹۴۳ء کا طرز عمل لا محالہ اس کا ”ناخ“ قرار پاتا ہے۔

بہر کیف، اس منسوبے کی تکمیل کا سبب خواہ کوئی بھی ہو، یہ ایک ناقابل تردید حقیقت ہے، اور ہماری اصل روچی بھی اسی محلے سے ہے کہ علامہ اقبال اپنی عمر کے آخری حصے میں، ۱۹۴۲ء سے ۱۹۴۵ء کے درمیان، بیعت اور امامت کی بنیاد پر فداکاروں پر مشتمل ایک ایسی جماعت کی تشكیل کی بھروسہ کو شش کرتے رہے جس کے قیام کا اصل مقصد ”اعلاء الکریم“ یعنی دین حق کے غلبے اور اقامت کے لئے انقلابی انداز میں جدوجہد کرنا تھا۔ اس جماعت کے نقشہ کار اور دستور العمل میں جو خود حضرت علامہ کی رہنمائی میں اور انہی کے

شوروں سے مرتب ہوا، ایک اصولی اسلامی جماعت کا مکمل خاکہ موجود تھا، جس میں "اعامت امیر" کے اصول کو مرکزو محور کی حیثیت حاصل ہوتی ہے۔ ہمیں خوشی ہے کہ بالکل انہی اصولوں پر اور انہی اہداف کے لئے تنظیم اسلامی کا قیام عمل میں آیا ہے جسے بھراللہ اپنے سفر کا آغاز کئے اب بیس برس سے زائد ہو چکے ہیں۔ ہم یہ کہنے میں حق بجانب ہیں کہ حضرت علامہ کے اس خواب کی بتمام و کمال تعبیر صرف اور صرف محترم ڈاکٹر اسرار احمد کی حیثیت کا وشوں کے نتیجے میں تنظیم اسلامی کی صورت میں سامنے آئی ہے، جس کی حرث دل میں لئے حضرت علامہ اس دنیا سے تشریف لے گئے تھے اور ان کی وفات کے ساتھی عیان کی حیات کا یہ نہایت اہم باب بھی پرداخت خامیں چلا گیا تھا۔

حیات اقبال کا یہ گشیدہ در حق اب ڈاکٹر برہان احمد فاروقی مرحوم و مغفور کی ذری نظر کتاب کے ذریعے منتظر عام پر آیا ہے جس کی اشاعت پر ہم آل پاکستان اسلامک انجمن کمشن کا گھریں کے ارباب کا رسمی ممنون احسان ہیں جن کے ذریعے تاریخ کی اس گرانقدر امانت کی حفاظت کا سامان ہوا۔ فخر راز اہم اللہ احسن الحزاء ۰۰

## پس نوشت

۱۹۳۵ء میں بیعت، امارت، اور سعی و طاعت کی خالص منصوص، مسنون اور ماثور اساس پر علامہ اقبال کی مجوزہ جماعت یعنی "جمعیت شبان المسلمين ہمدر" تو عالم واقعہ میں قائم نہیں ہو سکی۔

### البستہ بحیر اللہ

۱۹۳۱ء میں مولانا مودودی نے جنہیں حضرت علامہ ہی نے دکن سے بخاوب بھرت کی دعوت دی تھی، "جماعت اسلامی" قائم کر دی جس کے مقاصد تو یعنی وہی تھے جو "جمعیت شبان المسلمين" کے پیش نظر تھے لیکن اولاً تو اس کی بیت تبلیغی "بیعت" کی اساس پر قائم نہیں تھی اور ثانیاً اس نے ۱۹۵۱ء میں "جمعیت شبان المسلمين" کے مجوزہ لائے عمل سے بھی ایک اہم اور تباہ کرن انحراف اختیار کر لیا جس کی بنا پر وہ ایک "اصولی اسلامی انقلابی جماعت" کی بجائے صرف ایک "اسلام پسند قومی سیاسی جماعت" بن کر رہ گئی۔

### لیکن الحمد للہ کہ

۱۹۷۵ء میں حضرت علامہ اور مولانا مودودی دونوں کے ساتھ ذہنی اور فلسفی وابستگی رکھنے والے ادنیٰ طالب قرآن اور حیر خادم دین ڈاکٹر اسرار احمد نے "بیعت سعی و طاعت فی المعرف" پر بنی "amarat" کی اساس پر قائم اور "انتخابی سیاست" سے بالکل کنارہ کش رہتے ہوئے، قرآن حکیم اور سیرت رسول سے ماخوذ "دعوت الی الخیر" امر بالمعروف اور نهى عن المکر کے حصن میں جماد باللسان سے شروع کر کے جماد باليد کی جانب پیش قدمی کرنے والے خالص انقلابی طریق کا رپ عمل پر اجماعت "تحفیظ اسلامی" کے نام سے قائم کر دی۔



ڈاکٹر اسرار احمد کے ماضی و حال اور ان کے جماعت اسلامی سے تنظیم اسلامی تک کے ذہنی و عملی سفر کو کما حقہ اور صحیح تاریخ میں سمجھنے کے جن کتابوں اور کتابچوں کا مطالعہ ناگزیر ہے ان کی فہرست سامنے کے صفحے پر درج ہے۔

## کتابیں

- ☆ تحریک جماعت اسلامی : ایک تحقیقی جائزہ (محلد و غیر محلد)
- ☆ تاریخ جماعت اسلامی کا ایک گشادہ باب ( " )
- ☆ دعوت رجوع الی القرآن کامنظر و پس منظر ( " )
- ☆ علامہ اقبال اور ہم ( " )
- ☆ منج انقلاب نبوی ( " )
- ☆ اسلام کے انقلابی فکر کی تجدید و تعمیل (غیر محلد)

## کتابچے

- ☆ عزم تنظیم
- ☆ تعارف تنظیم اسلامی
- ☆ حساب کم و بیش
- ☆ بیعت کی اہمیت
- ☆ تنظیم اسلامی کی ہیئت تنظیمی اور نظام العمل ( بلا قیمت )
- ☆ تنظیم اسلامی کا آماری خی پس منظر
- ☆ مطالبات وین
- ☆ تنظیم اسلامی کی دعوت
- ☆ مذہبی جماعتوں کا باہمی تعاون

ہے اب رو ان کبیر تیرے کے نارے کوئی  
دیکھ رہا ہے کسی اور زمانے کے خواب؟  
— کے مصدق —

علامہ اقبال نے بعیت و امارت پر مبین جس جماعت  
کا خواب اس صدمی کے آغاز میں دیکھا تھا  
اس کی کامل تعریف

حضرت علامہ کے ایک ادنیٰ عقیدہ تند اور ناچیز خوشہ چین۔

**ڈاکٹر اسرار احمد**

کی فائدہ کردہ

**تنظیمِ اسلامی**  
جو —

نہ کوئی مذہبی فرقہ ہے، نہ معروف معنی ہیں کوئی سیاسی جماعت

بلکہ ایک

**سلامی تحریکی جماعت ہے،**

جو سے تا خلافت کی بناد نیا میں ہو پھر استوار  
لا کہیں سے دھوند کر اسلام کا قلب دلجر — کے مصدق  
پہلے پاکستان اور بالآخر کل عالم ارضی پر نظام خلافت علی منباخ الشہوت قائم کرنا چاہتی ہے